# 瑜伽師地論

# 《菩薩地筆記》

王厚華編輯 **2024.09** 版

- ◎筆記僅供參考,持續修訂中,凡有歧義,請以原論為準。
- ◎綱要層次符號:■□◆◇★☆➡⇨
- ◎使用 pdf 電子檔閱讀時,請打開標籤,可參閱樹狀目錄綱要。



#### ◎參考資料:

《瑜伽師地論科句披尋記》,韓清淨

《菩薩地並科判》,林崇安

《法相辭典》,朱芾煌

| 菩薩地 (卷 35)                                 | 1  |
|--------------------------------------------|----|
| 初持瑜伽處                                      |    |
| ■1持                                        |    |
|                                            |    |
| <ul><li>□ 1種姓品</li><li>★ 二種種性</li></ul>    |    |
| <ul><li>✓ — 性性 注</li><li>◆ 種性 麤細</li></ul> |    |
| <ul><li>◆ 種性最勝</li></ul>                   |    |
| <ul><li>◆ 四事勝</li></ul>                    |    |
| ◆ 種性相                                      |    |
| <ul><li>✓ 催品品</li><li>✓ 施波羅蜜多種性相</li></ul> |    |
| <ul><li>◇ 施波羅蜜多種性相</li></ul>               |    |
| ◇ 忍波羅蜜多種性相                                 | 6  |
| ◇ 精進波羅蜜多種性相                                | 6  |
| ◇ 靜慮波羅蜜多種性相                                |    |
|                                            |    |
| ◆ 如來果位為證得因                                 |    |
| ◆ 生惡趣差別                                    |    |
| ◆ 不能速證菩提因緣                                 |    |
| □ 2 發心品                                    |    |
| ◆ 1 五種相                                    |    |
| ◆ 2 趣入攝、菩提根本、大悲等流、學所依止                     |    |
| ◆ 3 最初發心略有二種                               |    |
| ◆ 4 最初發心四緣、四因、四力                           |    |
| ◇ 最初發心四緣 ◇ 最初發心四因                          |    |
| <ul><li>◇ 取初發心四囚</li></ul>                 |    |
| <ul><li>◆ 5 四因緣退菩提心</li></ul>              |    |
| ◆ 6 二種不共世間 <b>甚希</b> 奇法                    |    |
| ◆ 7 二種 善勝 意樂                               |    |
| ◆ 8 二加行                                    |    |
| ◆ 9 二增長大善法門                                |    |
| ◆ 10 二種勝                                   |    |
| ◆ 11 二種發心勝利                                |    |
| ◆ 12 其他眾多勝利                                |    |
| ■ (A)所應學處                                  |    |
| □ 3 自利利他品                                  |    |
| ◆ 1 純/2 共自利利他                              |    |
| ◇ 純自利                                      | 13 |
| ◇ 自利共他                                     |    |
| ◇ 純利他應知應斷者                                 |    |
| ◇ 純利他行,多應修學                                |    |
|                                            |    |
| ◆ 3 利益種類自利利他                               |    |
| ◆ 4 安樂種類自利利他                               |    |
| ◆ 5 因攝/6 果攝自利利他 (卷 36)                     | 16 |

|   | ◇ 異熟                                           | 16 |
|---|------------------------------------------------|----|
|   | ★ 異熟因                                          | 17 |
|   | ★ 異熟果                                          | 17 |
|   | <ul><li>◇ 福智</li></ul>                         |    |
|   | → 福因、智因                                        |    |
|   | ★ 福果、智果                                        |    |
| 4 | <ul><li>7 此世自利利他/8 他世自利利他</li></ul>            |    |
|   | <ul><li>▶ 9 畢竟自利利他 10 不畢竟自利利他</li></ul>        |    |
|   |                                                |    |
|   | 4 真實義品                                         |    |
|   |                                                |    |
| • | ▶ 四種真實義 △ ▲ WHE + ★ 東京                         |    |
|   | ◇ 1世間極成真實                                      |    |
|   | ◇ 2 道理極成真實                                     |    |
|   | ◇ 3 煩惱障淨智所行真實 △ 4 所知陰淨知所行真實                    |    |
| _ | <ul><li>◇ 4 所知障淨智所行真實</li><li>▶ 無二所顯</li></ul> |    |
| • |                                                |    |
| • | ▶ 廣大方便                                         |    |
|   | ◇ 能得無上正等菩提廣大方便                                 |    |
| _ | ◇                                              |    |
|   | <b>&gt;</b> 眾多勝利                               |    |
| • | <b>▶ 修正加行</b>                                  |    |
| • | ▶ 離言自性                                         |    |
|   | ◇ 於佛所說法毗奈耶失壞                                   |    |
|   | ★ 惡取空者                                         |    |
|   | ★ 善取空者                                         |    |
|   | ◇ 復由至教,應知諸法離言自性                                |    |
|   | ★ 轉有經                                          |    |
|   | ★ 義品                                           |    |
|   | ★ 散他迦多衍那                                       |    |
|   | ★ 八分別轉,能生三事                                    | 26 |
|   | ★ 二種分別                                         |    |
|   | ☆ 四種尋思                                         | 27 |
|   | ☆ 四種如實智                                        | 28 |
|   | ☆ 五種最上勝利                                       | 29 |
|   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          |    |
|   | 5 威力品 (卷 37)                                   |    |
|   | ▶ 三種威力                                         |    |
| - | <ul><li>五種威力</li></ul>                         |    |
|   | <ul><li>→ 1 神通威力</li></ul>                     |    |
|   | ★ 1 神境智通                                       |    |
|   | ↑ 1   1   1   1   1   1   1   1   1   1        |    |
|   |                                                |    |
|   | ☆ 能化神境智通                                       |    |
|   | ★ 2 隨念宿住智通                                     |    |
|   | ★ 3 天耳智通                                       |    |
|   | ★ 4 見死生智通                                      | 35 |

| ★ 5 知心差別智通                         | 36 |
|------------------------------------|----|
| ★ 6 漏盡智通                           | 36 |
| ◇ 2 法威力                            | 37 |
| <b>★ 1</b> 布施威力四相                  | 37 |
| <b>★ 2</b> 持戒威力四相                  | 37 |
| ★ 3 忍辱威力四相                         | 37 |
| ★ 4 精進威力四相                         | 38 |
| ★ 5 靜慮威力四相                         | 38 |
| ★ 6 般若威力四相                         |    |
| ◇ 3 俱生威力                           |    |
| <ul><li>↓ 4,5 與聲聞、獨覺有共不共</li></ul> |    |
|                                    |    |
| ◆ 1 成熟自性                           |    |
| ◆ 2 所成熟補特伽羅                        | 41 |
| ◆ 3 六種成熟差別                         | 42 |
| ◆ 4 成熟方便                           |    |
| ◆ 5 能成熟補特伽羅                        |    |
| ◆ 6 已成熟補特伽羅相                       |    |
| 7 菩提品 (券 38)                       |    |
| ◆ 自性                               |    |
| ◆ 最勝                               |    |
| <ul><li>◆ 十種功德名號隨念功德</li></ul>     |    |
| ◆ 出現                               |    |
| ◆ 差別                               |    |
| (B)如是應學                            |    |
| 8 力種姓品                             |    |
| ◆ 1 多勝解                            |    |
| ◆ 2 求法                             |    |
|                                    |    |
| <ul><li>     ★ 内明因果相</li></ul>     |    |
| <ul><li>★ 内明已作不失、未作不得相</li></ul>   |    |
| <ul><li>◇ 云何而求</li></ul>           |    |
| → 石門間水                             |    |
| ◆ 3 說法                             |    |
| ◇ 當何所說                             |    |
| ◇ 云何而說                             |    |
| ★ 1 隨順說                            | 56 |
| ★ 2 清淨說                            | 56 |
| ◆ 4 法隨法行                           | 57 |
| ◇ 身語意業                             | 57 |
| ◇ 正思                               |    |
| ◇ 正修                               | 57 |
| ◆ 5 教授                             | 58 |
| ◆ 6 教誡                             | 59 |
| ◆ 7 身語意業                           | 59 |
|                                    |    |

| □ 9施                          | 品 (卷 39)                                                       | 60 |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------------|----|
|                               | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                        |    |
| ·                             |                                                                |    |
| ·                             | 1 內所施物                                                         |    |
| •                             | 2 外所施物                                                         |    |
| $\stackrel{\vee}{\wedge}$     | 應施、不應施                                                         |    |
| <u> </u>                      | ★ 廣辯                                                           |    |
|                               | ☆ 内施物                                                          |    |
|                               | ☆ 外施物                                                          |    |
| ^                             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                          |    |
| $\Diamond$                    | 巧慧布施                                                           |    |
|                               | ★ 1 財施                                                         |    |
|                               | ★ 2 法施                                                         |    |
|                               | ☆ 方便不施                                                         |    |
|                               | ★ 3 無礙解施                                                       |    |
|                               | ★ 4 勝意樂施                                                       | 66 |
|                               | ★ 5 施障對治智慧施                                                    | 66 |
|                               | ★ 6 增上意樂勝解施                                                    | 67 |
| <b>♦</b> 3 ∮                  | 難行施                                                            | 67 |
| <b>4</b> -                    | 一切門施                                                           | 68 |
|                               | 善士施                                                            |    |
|                               |                                                                |    |
| ·                             | 遂求施                                                            |    |
| • •                           | 5.                                                             |    |
| •                             | 市<br>清淨施                                                       |    |
| •                             | 第7年元 (卷 40)                                                    |    |
| **                            | 500 (仓 40)<br>19性戒                                             |    |
| ·                             | · · · · · · · · ·                                              |    |
| •                             | 一切戒                                                            |    |
| •                             | 菩薩一切戒                                                          |    |
| $\Diamond$                    | 三種戒                                                            |    |
|                               | ★ 1 律儀戒                                                        |    |
|                               | ★ 2 攝善法戒                                                       |    |
|                               | ★ 3 饒益有情戒                                                      |    |
| $\Diamond$                    | 菩薩善三種戒                                                         |    |
|                               | ★ 1 善護律儀戒                                                      |    |
|                               | ★ 2 善修攝善法戒                                                     |    |
|                               | ★ 3 善行一切種饒益有情戒                                                 |    |
| $\Diamond$                    | 受菩薩戒                                                           |    |
| $\Diamond$                    | 不應從受                                                           |    |
| $\Diamond$                    | <b>謗毀者</b>                                                     |    |
| $\Diamond$                    | 以受戒法如應正授                                                       |    |
| $\Diamond$                    | 四種他勝處法                                                         |    |
| $\Diamond$                    | <b>違犯</b>                                                      |    |
| $\Diamond$                    | 悔除還淨<br>白 采茶茶或                                                 |    |
| $\stackrel{\checkmark}{\sim}$ | 自受菩薩戒<br>三種圓滿                                                  |    |
|                               | =====================================                          |    |
| <b>—</b> .) :                 | REE     ハム・ハイリン <b>マムナ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・</b> |    |

|   | ◆ 4 一切門戒                                 | 90  |
|---|------------------------------------------|-----|
|   | ◆ 5 善士戒                                  | 90  |
|   | ◆ 6 一切種戒                                 | 90  |
|   | ◆ 7 遂求戒                                  | 91  |
|   | ◆ 8 此世他世樂戒                               | 91  |
|   | ◆ 9 清淨戒                                  | 92  |
|   | 11 忍品                                    | 93  |
|   | ◆ 1 自性忍                                  | 93  |
|   | ◆ 2 一切忍                                  |     |
|   | ◇ 1 耐他怨害忍                                |     |
|   | ◇ 2 安受眾苦忍                                |     |
|   | ◇ 3 法思勝解忍 ▲ 3 禁气型                        |     |
|   | ◆ 3 難行忍                                  |     |
|   | ◆ 4 一切門忍                                 |     |
|   | ◆ 5 善士忍                                  |     |
|   | · // // // // // // // // // // // // // |     |
|   | ◆ 7 遂求忍                                  |     |
|   | ◆ 8 此世他世樂忍<br>◆ 9 清淨忍                    |     |
|   | · · · · · · · · · · · ·                  |     |
| _ | ◆ 1 自性精進                                 |     |
|   | ◆ 2 一切精進                                 |     |
|   | ◆ 3 難行精進                                 |     |
|   | ◆ 4 一切門精進                                |     |
|   | ◆ 5 善士精進                                 |     |
|   | ◆ 6 一切種精進                                |     |
|   | ◆ 7 遂求精進/8 此世他世樂精進                       |     |
|   | ◆ 9 清淨精進                                 |     |
|   | 13 靜慮品 (券 43)                            |     |
|   | ◆ 1 自性靜慮                                 |     |
|   | ◆ 2 一切靜慮                                 |     |
|   | ◆ 3 難行靜慮                                 |     |
|   | ◆ 4 一切門靜慮                                |     |
|   | ◆ 5 善士靜慮                                 |     |
|   | ◆ 6 一切種靜慮                                |     |
|   | ◆ 7 遂求靜慮                                 |     |
|   | ◆ 8 此世他世樂靜慮                              | 107 |
|   | ◆ 9 清淨靜慮                                 |     |
|   | 14 慧品                                    |     |
|   | ◆ 1 自性慧                                  |     |
|   | ◆ 2 一切慧                                  | 108 |
|   | ◆ 3 難行慧                                  | 109 |
|   | ◆ 4 一切門慧                                 |     |
|   | ◆ 5 善士慧                                  | 109 |
|   | ◆ 6 一切種慧                                 |     |

| ◆ 7 遂求慧                                              | 110 |
|------------------------------------------------------|-----|
| ◆ 8 此世他世樂慧                                           | 110 |
| ◆ 9 清淨慧                                              | 111 |
| □ 15 攝事品                                             |     |
| → 愛語                                                 |     |
| <ul><li>▼ 支品</li><li>◇ 自性愛語</li></ul>                |     |
| <ul><li>○ 日日交品</li><li>○ 一切愛語</li></ul>              |     |
| <ul><li>◇ 難行愛語</li></ul>                             |     |
| ◇ 一切門愛語                                              |     |
| ◇ 善士愛語                                               |     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                |     |
| ◇ 遂求愛語                                               | 114 |
| ◇ 此世他世樂愛語                                            | 114 |
| ◇ 清淨愛語                                               | 114 |
| ◆ 利行                                                 | 114 |
| ◇ 自性利行                                               | 114 |
| ◇ 一切利行                                               | 114 |
| ◇ 難行利行                                               |     |
| ◇ 一切門利行                                              |     |
| ◇ 善士利行                                               |     |
| <ul><li>○ 一切種利行</li></ul>                            |     |
| ◇ 遂求利行                                               |     |
| ◇ 此世他世樂利行                                            |     |
| <ul><li>◇ 清淨利行</li><li>◆ 同事</li></ul>                |     |
| <ul><li>▼ □事</li><li>◆ 現行、最勝、清淨</li></ul>            |     |
|                                                      |     |
| <ul><li>□ 16 供養親近無量品 (卷 44)</li><li>◆ 供養三寶</li></ul> |     |
| <ul><li>▼ 供食二頁</li><li>◆ 親善友</li></ul>               |     |
| · 100 E 0 0                                          |     |
| ◆ 修無量                                                |     |
| ◇ 三種修四無量                                             |     |
| <ul><li>◇ 一百一十種苦</li><li>◇ 十九種苦</li></ul>            |     |
| <ul><li>✓ 「九惺古</li></ul>                             | 127 |
| □ (C)能正修學                                            |     |
| □ 17 菩提分品                                            |     |
| ◆ 1 慚愧                                               |     |
| ◆ 2 堅力持                                              |     |
| ◆ 3 心無厭倦                                             |     |
| ◆ 4 善知諸論                                             |     |
| ◆ 5 善知世間                                             |     |
| <ul><li>✓ 5 告知也同</li><li>◇ 有情世間流轉差別</li></ul>        |     |
| <ul><li>✓ 有價區间,, 等定別</li><li>◇ 器世間流轉差別</li></ul>     |     |
| <ul><li>○ 品色同观特定的</li><li>◇ 八種相觀世間義</li></ul>        |     |
| <ul><li>◇ 諸世間所有勝義</li></ul>                          |     |
| ◆ 6 四依 (卷 45)                                        |     |
| ◆ 7 四無礙解                                             |     |
| ▼ : :/!!! //\=/*                                     |     |

| • | ◆ 8 菩提資糧                                      | 133 |
|---|-----------------------------------------------|-----|
|   | ◆ 9 菩提分法精勤修習                                  | 133 |
|   | ◆ <b>10</b> 菩提分法如實了知                          | 133 |
|   | <b>◆ 11</b> 方便善巧                              | 134 |
|   | ◇ 十二種方便善巧                                     | 134 |
|   | ★ 依內修證六種                                      | 134 |
|   | ★ 依外成熟六種                                      | 134 |
|   | ◇ <b>1</b>                                    |     |
|   | <ul><li>◇ 2 共立要契</li></ul>                    | 137 |
|   | ◇ 3 異分意樂                                      | 137 |
|   | ◇ 4 逼迫所生                                      | 138 |
|   | ◇ 5 施恩報恩                                      | 138 |
|   | ◇ 6 究竟清淨                                      |     |
| • | ◆ 12 妙陀羅尼                                     |     |
| • | ◆ 13 正願                                       |     |
|   | ◆ 14 三三摩地                                     | 140 |
|   | ◆ 15 四種法嗢柁南 (卷 46)                            | 141 |
|   | ◇ 諸行皆是無常                                      | 141 |
|   | ◇ 諸行皆悉是苦                                      | 142 |
|   | ◇ 諸法皆無有我                                      |     |
|   | ◇ 涅槃寂靜                                        |     |
|   | ★ 譬喻                                          |     |
|   |                                               |     |
| • | ◆ 所有功德                                        |     |
|   | ◇ 【希奇】                                        |     |
|   | ◇ 【不希奇】                                       |     |
|   | ◇ 【平等心】                                       |     |
|   | ◇ 【饒益】                                        |     |
|   | ◇ 【報恩】                                        |     |
|   | ◇ 【欣讚】 △ 【不虧切分析】                              |     |
|   | <ul><li>◇ 【不虚加行性】</li><li>◇ 【無顛倒加行】</li></ul> |     |
|   | <ul><li>◇ 【無顛倒加行】</li><li>◇ 【退墮】</li></ul>    |     |
|   | ◇ 【勝進】                                        |     |
|   | <ul><li>↓ 【相似功德】</li></ul>                    |     |
|   | <ul><li>↓ 【真實功德】</li></ul>                    |     |
|   | <ul><li>↓ 【善調伏有情】</li></ul>                   |     |
|   | <ul><li>↓ 【諸菩薩受記】</li></ul>                   |     |
|   | <ul><li>◇ 【諸菩薩受記】</li><li>◇ 【墮於決定中】</li></ul> |     |
|   | ◇ 【定作】                                        | 148 |
|   | ◇ 【常應作】                                       | 148 |
|   | ◇ 【最勝】                                        | 148 |
| • | ◆ 1 施設建立                                      |     |
| • | ◆ 2 一切法四尋思                                    | 150 |
|   | ◆ 3 如實遍智                                      | 150 |
|   | ◆ 4 五無量                                       | 151 |
|   | ◆ 5 說法果勝利                                     | 151 |
|   |                                               |     |

|          | ◆ 6 大乘性                   | 152 |
|----------|---------------------------|-----|
|          | ◆ 7 攝大乘                   | 152 |
|          | ◆ 8 十種菩薩                  | 152 |
|          | ◆ 9 建立諸名號                 | 153 |
| 第二持      | 隨法瑜伽處 (卷 47)              | 154 |
| <b>2</b> | 相                         | 154 |
|          | ▶ 1 自性                    | 154 |
|          | · · · · · · · ·           |     |
|          | 】 3 果利                    | 155 |
|          | <b>] 4</b> 次第             | 156 |
|          | ◘ 5 相攝                    | 156 |
| <b>3</b> | 分                         | 158 |
|          | 7<br><b>〕</b> 1 善修事業      |     |
|          | 1 10 字 /                  |     |
|          | ◆ 2 委悉修作                  |     |
|          | ◆ 3 恆常修作                  |     |
|          | ◆ 4 無罪修作                  |     |
|          |                           |     |
|          | - this is a second        |     |
|          |                           |     |
|          |                           |     |
| <b>4</b> | 增上意樂                      | 160 |
|          | 」<br>- 七相憐愍               |     |
|          | - こにはたる                   |     |
|          |                           |     |
| <b>5</b> | 住                         |     |
|          |                           |     |
|          | -                         |     |
|          | ◆ 2 解行住                   |     |
|          | ◆ 3 極歡喜住                  |     |
|          | ◆ 4 增上戒住                  |     |
|          | ◆ 5 增上心住                  |     |
|          | ◆ 6 覺分相應增上慧住              |     |
|          | ◆ 7 諸諦相應增上慧住              |     |
|          | ◆ 8 緣起流轉止息相應增上慧住          |     |
|          | ◆ 9 有加行有功用無相住             |     |
|          | ◆ 10 無加行無功用無相住            |     |
|          | ◆ 11 無礙解住                 |     |
|          | ◆ 12 最上成滿菩薩住              |     |
|          |                           |     |
|          | ◆ 勝解行住                    |     |
|          | ◆ 極歡喜住                    | 166 |
|          | <ul><li>◇ 1 善決定</li></ul> |     |
|          | ◇ 2 四相發心                  |     |

|             | ◇ 3 發起精進引發正願                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|             | ◇ 4 淨修住法                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | ◇ 5 開曉餘住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | ◇ 6修治善根                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|             | <ul><li>✓ / 支王</li><li>◇ 8 威力</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|             | ◆ 增上戒住 (卷 48)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
|             | ◆ 增上心住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
|             | ◆      ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆       ◆ <p< td=""><td></td></p<> |     |
|             | ◆ 諸諦相應增上慧住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|             | ◆ 緣起相應增上慧住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|             | ◆ 有加行有功用無相住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|             | ◆ 無加行無功用無相住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|             | ◆ 無礙解住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
|             | ◆ 最上成滿菩薩住                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 182 |
|             | Ⅰ 十一清淨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
|             | ?<br>究竟瑜伽處                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| <b>■</b> 6. | 牛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 185 |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|             | I 4增上生                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| _           | Ⅰ 5 最後牛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| _<br>■ 7 :  | 攝受                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|             | I 六種攝受                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| _           | <ul><li>↑ / 住頭又</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
|             | ◆ 2 增 ト 攝 受                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|             | ◆ 3 攝取攝受                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | ◆ 4 長時攝受                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | ◆ 5 短時攝受                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | ◆ 6 最後攝受                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | <ul><li>↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓ ↓</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|             | 地 (卷 49)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | L 七種地                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
|             | ■ C僅地<br>■ 所治、能治安立十法                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|             | 行                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|             | - L16271413                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|             | 77 37 117 4 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| _           | <ul><li></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|             | ◆ 2 由生起故                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|             | ◆ 3 由異熟果故                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
|             | ■ ■ IIII>> XXZINIA ***********************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |

| ■ 10 建立                                   | 194 |
|-------------------------------------------|-----|
| □ 1三十二大丈夫相                                | 195 |
| □ 2八十隨好                                   |     |
| □ 3 四一切種清淨                                | 199 |
| □ 4 十力                                    | 199 |
| ◆ 1 處非處智力                                 | 200 |
| ◆ 2 自業智力                                  | 200 |
| ◆ 3 靜慮解脫等持等至智力                            | 201 |
| ◆ 4 根勝劣智力                                 | 201 |
| ◆ 5 種種勝解智力                                | 201 |
| ◆ 6 種種界智力                                 | 201 |
| ◆ 7 遍趣行智力                                 | 201 |
| ◆ 8 宿住隨念智力                                | 202 |
| ◆ 9 死生智力                                  | 202 |
| ♦ 10 漏盡智力                                 | 203 |
| ◆ 總辯 (卷 50)                               | 203 |
| ◇ 1 自性                                    | 203 |
| ◇ 2分別                                     |     |
| ◇ 3 不共                                    |     |
| ◇ 4 平等                                    |     |
| <ul><li>◇ 5 作業</li><li>◇ 6 次第</li></ul>   |     |
| ★ 第一種次第                                   |     |
| ★ 第二種次第                                   |     |
| ★ 第三種次第                                   |     |
| <ul><li>→ 7 差別</li></ul>                  |     |
| <ul><li>↓ / 足別</li><li>□ 5 四無所畏</li></ul> |     |
| □ 6三念住                                    |     |
| □ 7三不護                                    |     |
| □ 8 大悲                                    |     |
| □ 9無忘失法                                   |     |
| □ 10 永害習氣                                 |     |
| □ 11 一切種妙智                                |     |
| 第四持次第瑜伽處                                  |     |
| ■次第                                       | 212 |

#### 卷 35

# 菩薩地 (卷 35)

如是已說獨覺地。云何菩薩地? 嗢柁南曰:

初持次相分 增上意樂住 生攝受地行 建立最為後

有十法具攝大乘菩薩道及果。何等為十?

| 1持     |  |
|--------|--|
| 2 相    |  |
| 3分     |  |
| 4 增上意樂 |  |
| 5 住    |  |
| 6 生    |  |
| 7 攝受   |  |
| 8地     |  |
| 9行     |  |
| 10 建立  |  |

| 初持瑜伽處    | 1持      |
|----------|---------|
| 第二持隨法瑜伽處 | 2 相     |
|          | 3分      |
|          | 4 增上意樂  |
|          | 5 住     |
| 第三持究竟瑜伽處 | 6生      |
|          | 7 攝受    |
|          | 8地      |
|          | 9行      |
|          | 10 建立   |
| 第四持次第瑜伽處 | 菩薩地修學次第 |

| 初 | 1持 | 1種姓品           |      | 1 自乘種性(堪任性持)   |  |
|---|----|----------------|------|----------------|--|
| 持 |    | 2 發心品          |      | 2最初發心(行加行持)    |  |
| 瑜 |    | 3 自利利他品        | 所應學處 | 3 一切菩提分法(大菩提持) |  |
| 伽 |    | 4 真實義品         |      |                |  |
| 處 |    | 5 威力品          |      |                |  |
|   |    | 6 成熟品          |      |                |  |
|   |    | 7 菩提品          |      |                |  |
|   |    | 8 力種姓品         | 如是應學 |                |  |
|   |    | 9 施品           |      |                |  |
|   |    | 10 戒品          |      |                |  |
|   |    | 11 忍品          |      |                |  |
|   |    | 12 精進品         |      |                |  |
|   |    | 13 靜慮品         |      |                |  |
|   |    | 14 慧品          |      |                |  |
|   |    | 15 攝事品         |      |                |  |
|   |    | 16 供養親近無量品     |      |                |  |
|   |    | <b>17</b> 菩提分品 | 能正修學 |                |  |
|   |    | 18 菩薩功德品       |      |                |  |

| 第 | 2相     | 1哀愍           |
|---|--------|---------------|
| _ |        | 2 愛語          |
| 持 |        | 3 勇猛          |
| 隨 |        | 4 舒手惠施        |
| 法 |        | 5 能解甚深義理密意    |
| 瑜 | 3分     | 1 在家          |
| 伽 |        | 2 出家          |
| 處 | 4 增上意樂 | 1七相憐愍         |
|   |        | 2 十五勝意樂       |
|   |        | 3 作十事         |
|   | 5 住    | 1種姓住          |
|   |        | 2勝解行住         |
|   |        | 3極歡喜住         |
|   |        | 4增上戒住         |
|   |        | 5增上心住         |
|   |        | 6覺分相應增上慧住     |
|   |        | 7諸諦相應增上慧住     |
|   |        | 8緣起流轉止息相應增上慧住 |
|   |        | 9有加行有功用無相住    |
|   |        | 10無加行無功用無相住   |
|   |        | 11無礙解住        |
|   |        | 12最上成滿菩薩住     |
|   |        | 13如來住         |

| 第         | 6生       | 1除災生         |
|-----------|----------|--------------|
| 三         |          | 2 隨類生        |
| 持         |          | 3 大勢生        |
| 究         |          | 4增上生         |
| 竟         |          | 5 最後生        |
| 瑜         | 7 攝受     | 1 頓普攝受       |
| 伽         |          | 2 增上攝受       |
| 處         |          | 3 攝取攝受       |
|           |          | 4 長時攝受       |
|           |          | 5 短時攝受       |
|           |          | 6 最後攝受       |
|           | 8地       | 1種性地         |
|           |          | 2 勝解行地       |
|           |          | 3 淨勝意樂地      |
|           |          | 4 行正行地       |
|           |          | 5 決定地        |
|           |          | 6 決定行地       |
|           |          | 7 到究竟地       |
|           | 9 行      | 1波羅蜜多行       |
|           |          | 2 菩提分法行      |
|           |          | 3 神通行        |
|           |          | 4成熟有情行       |
|           | 10 建立    | 1三十二大丈夫相     |
|           |          | 2八十隨好        |
|           |          | 3四一切種清淨      |
|           |          | 4 十力         |
|           |          | 5 四無所畏       |
|           |          | 6 三念住        |
|           |          | 7三不護         |
|           |          | 8大悲          |
|           |          | 9無忘失法        |
|           |          | 10 永害習氣      |
| <i>EE</i> | ささままいしっと | 11一切種妙智      |
| 第四        | 菩薩地次     | <del>力</del> |
| 持         |          |              |
| 14,       |          |              |

# 初持瑜伽處

# ■ 1持

云何名持?謂諸菩薩 1 自乘種性、2 最初發心,及以 3 一切菩提分法,是名為持。何以故?

| 以諸菩薩自乘種性為依止故、為建立故,<br>有所堪任、有大勢力,能證無上正等菩提,<br>是故說彼自乘種性,為諸菩薩 <b>堪任性持</b> 。 | 1自乘種性<br>(堪任性持)    |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 以諸菩薩最初發心為所依止、為建立故,                                                       | 2 最初發心             |
| 1於施、戒、忍、精進、靜慮、慧,於六波羅蜜多                                                   | (行加行持)             |
| 2 於福德資糧、智慧資糧                                                             |                    |
| 3 於一切菩提分法                                                                |                    |
| 能勤修學,是故說彼最初發心,為諸菩薩行加行持。                                                  |                    |
| 以諸菩薩一切所行菩提分法為所依止、為建立故,<br>圓滿無上正等菩提,是故說彼一切所行菩提分法,<br>為所圓滿 <b>大菩提持</b> 。   | 3 一切菩提分法<br>(大菩提持) |

住無種性補特伽羅,無種性故,雖有發心及行加行為所依止,定不堪任圓滿無上正等菩提。

由此道理,雖未發心、未修菩薩所行加行,若有種性,當知望彼而得名持。

又住種性補特伽羅,若不發心、不修菩薩所行加行,雖有堪任,而不速證無上菩提;

與此相違,當知速證。

又此種性,已說名持,亦名為助、亦名為因、亦名為依、亦名階級、亦名前導、亦名舍宅。

如說種性,最初發心、所行加行,應知亦爾。

種性=持=助=因=依=階級=前導=舍宅

□ 1種姓品

◆ 二種種性

云何種性?謂略有二種:

| 二種種性     |
|----------|
| 種性麤細     |
| 種性最勝     |
| 四事勝      |
| 種性相      |
| 如來果位為證得因 |
| 生惡趣差別    |
| 不能速證菩提因緣 |

| 1 自乘種性   | 1種姓品           |
|----------|----------------|
| 2 最初發心   | 2 發心品          |
| 3 一切菩提分法 | 3 自利利他品        |
|          | 4 真實義品         |
|          | 5 威力品          |
|          | 6 成熟品          |
|          | 7 菩提品          |
|          | 8 力種姓品         |
|          | 9 施品           |
|          | 10 戒品          |
|          | 11 忍品          |
|          | 12 精進品         |
|          | 13 靜慮品         |
|          | 14 慧品          |
|          | 15 攝事品         |
|          | 16 供養親近無量品     |
|          | <b>17</b> 菩提分品 |
|          | 18 菩薩功德品       |

1本性住種性 本性住種姓者,謂諸菩薩六處殊勝有如是相,

從無始世展轉傳來,法爾所得,是名本性住種性。

2 習所成種性 │ 習所成種姓者, 調先串習善根所得, 是名習所成種性。

此中義意,二種皆取。

又此種性亦名種子、亦名為界、亦名為性。

種性 ≡ 種子 ≡ 界 ≡ 性

## ◆ 種性驪細

又此種性

未習成果,說名為細,未有果故。 細 已習成果,說名為麤,與果俱故。 麤

# ◆ 種性最勝

若諸菩薩成就種性,尚過一切聲聞、獨覺,何況其餘一切有情。當知種性無上最勝。 何以故?略有二種淨:

1 煩惱障淨

2 所知障淨

| 聲聞、獨覺種性 | 1 煩惱障淨        |
|---------|---------------|
| 菩薩種性    | 1 煩惱障淨、2 所知障淨 |

一切聲聞、獨覺種性,唯能當證1煩惱障淨,不能當證所知障淨;

菩薩種性,亦能當證1煩惱障淨,亦能當證2所知障淨。

是故說言望彼一切無上最勝。

# ◆ 四事勝

復由四事,當知菩薩勝於一切聲聞、獨覺。何等為四?

| 1 根勝  | 言根勝者,謂諸菩薩本性利根,獨覺中根,聲聞軟根。是名根勝。   |  |
|-------|---------------------------------|--|
| 2 行勝  | 言行勝者,謂諸菩薩亦能自利,亦能利他,利益安樂無量眾生,哀愍  |  |
|       | 世間,令諸天人獲得勝義利益安樂;聲聞、獨覺唯行自利。是名行勝。 |  |
| 3 善巧勝 | 善巧勝者,聲聞、獨覺於蘊、界、處、緣起、處非處中能修善巧;   |  |
|       | 菩薩於此及於其餘一切明處能修善巧。是名善巧勝。         |  |
| 4 果勝  | 言果勝者,聲聞能證聲聞菩提,獨覺能證獨覺菩提,         |  |
|       | 菩薩能證阿耨多羅三藐三菩提。是名果勝。             |  |

# ◆ 種性相

又諸菩薩有六波羅蜜多種性相。由此相故,令他了知真是菩薩。 謂施波羅蜜多種性相,戒、忍、精進、靜慮、慧波羅蜜多種性相。

| 1 | 施  |
|---|----|
| 2 | 戒  |
| 3 | 忍  |
| 4 | 精進 |
| 5 | 靜慮 |
| 6 | 慧  |

# ◇ 施波羅蜜多種性相

云何菩薩施波羅蜜多種性相?謂諸菩薩:

- ✓ 本性樂施,於諸現有堪所施物,恆常無間,性能於他,平等分布。
- ✔ 心喜施與,意無追悔。
- ✔ 施物雖少,而能均布。
- ✔ 惠施廣大,而非狹小。
- ✔ 無所惠施,深懷慚恥。
- ✓ 常好為他讚施勸施。
- ✔ 見能施者心懷喜悅。
- ✓ 於諸尊重、耆宿、福田、應供養者,從座而起,恭敬奉施。
- ✓ 於其彼彼此世他世有情無罪利益事中,若請不請,如理為說。
- ✓ 若諸有情怖於王賊及水火等,施以無畏,能於種種常極怖中,隨力濟拔。
- ✔ 受他寄物,未嘗差違。

- ✔ 若負他債,終不抵誑。
- ✔ 於共財所,亦無欺罔。
- ✓ 於其種種末尼、珍珠、琉璃、螺貝、璧玉、珊瑚、金銀等寶資生具中,心迷倒者, 能正開悟。
- ✓ 尚不令他欺罔於彼,況當自為。
- ✓ 其性好樂廣大財位,於彼一切廣大資財,心好受用。
- ✔ 樂大事業,非狹小門。
- ✓ 於諸世間酒色、博戲、歌舞、倡妓種種變現耽著事中,速疾厭捨,深生慚愧。
- ✔ 得大財寶,尚不貪著,何況小利。

如是等類,當知名為菩薩施波羅蜜多種性相。

# ◇戒波羅蜜多種性相

云何菩薩戒波羅蜜多種性相?謂諸菩薩:

- ✓ 本性成就軟品不善身、語、意業。
- ✓ 不極暴惡,於諸有情不極損惱。
- ✓ 雖作惡業,速疾能悔,常行恥愧,不生歡喜。
- ✓ 不以刀杖手塊等事惱害有情。
- ✔ 於諸眾生,性常慈愛。
- ✓ 於所應敬,時起奉迎,合掌問訊,現前禮拜。
- ✔ 修和敬業,所作機捷,非為愚鈍,善順他心。
- ✓ 常先含笑,舒顏平視,遠離顰蹙,先言問訊。
- ✓ 於恩有情,知恩知報。
- ✔ 於來求者常行質直,不以諂誑而推謝之。
- ✔ 如法求財,不以非法,不以卒暴。
- ✓ 性常喜樂修諸福業。
- ✔ 於他修福尚能獎助,況不自為。
- ✓ 若見若聞他所受苦,所謂殺縛、割截、捶打、訶毀、迫脅,於是等苦,過於自受, 重於法受,及重後世。
- ✔ 於少罪中尚深見怖,何況多罪。
- ✓ 於他種種所應作事,所謂商、農、放牧、事王、書印、算數、善和諍訟、追求財寶、 守護儲積、方便出息,及以捨施、婚姻、集會。於是一切如法事中,悉與同事。
- ✓ 於他種種鬥訟諍競,或餘所有互相惱害,能令自他無義無利,受諸苦惱。如是一切非法事中,不與同事。
- ✓ 善能制止所不應作。謂十種惡不善業道。
- ✓ 不違他命,善順於他,同忍同戒。
- ✓ 於他事業隨彼所欲,廢己所作而為成辦。
- ✓ 其心溫潤、其心純淨, 恚心、害心不久相續, 隨生隨捨, 起賢善心。
- ✔ 尊重實語,不誑惑他,不離他親,亦不好樂,不輕爾說無義無利不相應語。
- ✓ 言常柔軟,無有麤猵。
- ✔ 於己僮僕尚無苦言,況於他所。
- ✔ 敬愛有德,如實讚彼。

如是等類,當知名為菩薩戒波羅蜜多種性相。

# ◇忍波羅蜜多種性相

云何菩薩忍波羅蜜多種性相?謂諸菩薩:

- ✔ 性於他所遭不饒益,無恚害心,亦不反報。
- ✓ 若他諫謝,速能納受,終不結恨,不久懷怨。 如是等類,當知名為菩薩忍波羅蜜多種性相。

# ◇精進波羅蜜多種性相

云何菩薩精進波羅蜜多種性相?謂諸菩薩:

- ✓ 性自翹勤, 夙興晚寐, 不深耽樂睡眠倚樂。
- ✓ 於所作事勇決樂為,不生懈怠,思擇方便,要令究竟。
- ✓ 凡所施為一切事業,堅固決定;若未皆作、未皆究竟,終不中間懈廢退屈。
- ✓ 於諸廣大第一義中,心無怯弱,不自輕懱,發勇猛心:我今有力能證於彼。
- ✓ 或入大眾,或與他人共相擊論,或餘種種難行事業,皆無畏憚。
- ✓ 能引義利大事務中,尚無深倦,何況小事。如是等類,當知名為菩薩精進波羅蜜多種性相。

# ◇靜慮波羅蜜多種性相

云何菩薩靜慮波羅蜜多種性相?

- ✔ 謂諸菩薩,性於法義能審思惟,無多散亂。
- ✓ 若見若聞阿練若處、山巖、林藪、邊際臥具,人不狎習,離惡眾生,隨順宴默。 便生是念:是處安樂,出離、遠離。
- ✔ 常於出離及遠離所深生愛慕。
- ✓ 性薄煩惱,諸蓋輕微,麤重羸弱。
- ✓ 至遠離處,思量自義,心不極為諸惡尋思之所纏擾。
- ✔ 於其怨品,尚能速疾安住慈心,況於親品及中庸品。
- ✓ 若見若聞有苦眾生,為種種苦之所逼惱,起大悲心,於彼眾生隨能隨力方便拔濟, 令離眾苦。
- ✓ 於諸眾生,性自樂施利益安樂。
- ✓ 親屬衰亡、喪失財寶、殺縛禁閉及驅擯等諸苦難中,悉能安忍。
- ✔ 其性聰敏,於法能受、能持、能思。
- ✓ 成就念力,於久所作、所說事中,能自記憶,亦令他憶。

如是等類,當知名為菩薩靜慮波羅蜜多種性相。

### ◇ 慧波羅蜜多種性相

云何菩薩慧波羅蜜多種性相?謂諸菩薩:

- ✔ 成俱生慧,能入一切明處境界。
- ✓ 性不頑鈍、性不微昧、性不愚癡。
- ✔ 遍於彼彼離放逸處有力思擇。

如是等類,當知名為菩薩慧波羅蜜多種性相。

應知是名能比菩薩種性麤相。決定實義,唯佛世尊究竟現見。

# ◆ 如來果位為證得因

【菩薩種性是證如來果位之因】

由諸菩薩所有種性,性與如是功德相應,成就賢善諸白淨法。是故能與難得最勝、不可思議、無動無上如來果位為證得因,應正道理,餘不應理。

# ◆ 生惡趣差別

種性菩薩,乃至未為白法相違四隨煩惱若具不具之所染汙,性與如是白法相應。 若被染汙,如是白法皆不顯現,或於一時生諸惡趣。

菩薩雖生諸惡趣中,由種性力,應知與餘生惡趣者有大差別:

- 1 謂彼菩薩久處生死,或時時間生諸惡趣,雖暫生彼,速能解脫。
- 2 雖在惡趣,而不受於猛利苦受,如餘有情生惡趣者。
- 3 雖觸微苦,而能發生增上厭離,於生惡趣受苦有情,深起悲心。

如是等事,皆由種性佛大悲因之所熏發,

是故當知,種性菩薩雖生惡趣,然與其餘生惡趣者有大差別。

何等名為種性菩薩白法相違四隨煩惱?

- 1 謂放逸者,由先串習諸煩惱故,性成猛利、長時煩惱, 是名第一隨煩惱性。
- 2 又愚癡者、不善巧者,依附惡友,是名第二隨煩惱性。
- 3 又為尊長、夫主、王賊及怨敵等所拘逼者,不得自在,其心 迷亂,是名第三隨煩惱性。
- 4 又資生具有匱乏者,顧戀身命,是名第四隨煩惱性。

#### 白法相違四隨煩惱

- 1 放逸
- 2 愚癡、不善巧
- 3 拘逼不自在
- 4 資具匱乏

# ◆ 不能速證菩提因緣

又諸菩薩雖具種性,由四因緣,不能速證阿耨多羅三藐三菩提。 何等為四?謂諸菩薩:

- 1未遇真善知識
- 2 顛倒修學
- 3 懈怠
- 4 資糧未得圓滿
- 1 先未值遇諸佛菩薩**真善知識**,為說菩提無顛倒道。 如是名為第一因緣。
- 2 雖遇善友為說正道,而顛倒執,於諸菩薩正所學中**顛倒修學**。 如是名為第二因緣。
- 3 雖遇善友為說正道,於諸菩薩正所學中無倒修學,而於加行方便慢緩、**懈怠、**懶惰,不成勇猛、熾然精進。

如是名為第三因緣。

4 雖遇善友為說正道,於諸菩薩正所學中無倒修學,亦於加行勇猛精進, 然諸善根猶未成熟,菩提**資糧未得圓滿**,未於長時積習所有菩提分法。 如是名為第四因緣。

如是菩薩雖有種性,因緣闕故,不能速證無上菩提。

若具因緣,便能速證。

若無種性補特伽羅,雖有一切,一切一切種,當知決定不證菩提。

|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 五種相           |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2 趣入攝、菩提根本、     |
|          | 「願我決定當證無上正等菩提,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 大悲等流、學所依止       |
| □ 2      | <b>登心品</b> 能作有情一切義利,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3 最初發心略有二種      |
|          | 「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では、「毎日では | 4 最初發心四緣、四因、四力  |
| •        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5 四因緣退菩提心       |
|          | 1 五種相 ***********************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6二種不共世間甚希奇法     |
| <b>海</b> | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7二種善勝意樂         |
| 復次,      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8 二加行           |
| 1 自性     | ,菩薩最初發心,於諸菩薩所有正願是初正願,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9 二增長大善法門、大善法聚、 |
| ,        | 普能攝受其餘正願,是故發心以初正願為其自性。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 無量大善法藏          |
| 2 / 10 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 10 二種勝          |
| 2 行相 \   | 又菩薩起正願心求菩提時,發如是心,說如是言:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 11 二種發心勝利       |
|          | ┗、「願我決定當 <b>證無上正等菩提</b> ,能作有情一切義利,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12 其他眾多勝利       |
|          | 畢竟安處 1 究竟涅槃及以 2 如來廣大智中。」                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
|          | 如是發心,定自希求無上菩提,及求能作有情義利,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
|          | 是故發心以 <b>定希求</b> 為其行相。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 |
| 3 所緣     | 又菩薩緣大菩提,及緣有情一切義利,發心希求,非無                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 無所緣,            |
|          | 是故發心以 <b>大菩提及諸有情一切義利</b> 為所緣境。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| 4 功德     | 又菩薩最初發心,能攝一切菩提分法殊勝善根為上首故                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 女,是善、極善,        |
|          | 是賢、極賢,是妙、極妙, <b>能違一切有情處所三業惡</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>亍</b> 功德相應。  |
| 5 最勝     | 又菩薩最初發心,所起正願,於餘一切希求世間、出t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 世間義妙善正願,        |

如是應知最初發心有五種相。

最為第一,最為無上。

一者、自性,二者、行相,三者、所緣,四者、功德,五者、最勝。

# ◆ 2 趣入攝、菩提根本、大悲等流、學所依止

| 1 趣入攝  | 又菩薩初發心已,即名趣入無上菩提,預在大乘諸菩薩數。      |  |  |
|--------|---------------------------------|--|--|
|        | 此據世俗言說道理,是故發心趣入所攝。              |  |  |
| 2 菩提根本 | 又菩薩要發心已,方能漸次速證無上正等菩提,非未發心,      |  |  |
|        | 是故發心能為無上菩提根本。                   |  |  |
| 3 大悲等流 | 又菩薩悲愍一切有苦眾生、為欲濟拔、發菩提心、是故發心是悲等流。 |  |  |
| 4 學所依止 | 又菩薩以初發心為所依止、為建立故,普於一切菩提分法及作一切   |  |  |
|        | 有情義利菩薩學中皆能修學,是故發心是諸菩薩學所依止。      |  |  |

如是應知最初發心是趣入攝、菩提根本、大悲等流、學所依止。

# ◆ 3 最初發心略有二種

又諸菩薩最初發心略有二種。一者、永出,二、不永出。

| 最 | 1 永出  | 言永出者,謂發心已畢竟隨轉,無復退還。        |     |  |
|---|-------|----------------------------|-----|--|
| 初 | 2 不永出 | 不永出者,謂發心已不極隨轉,而復退還。        |     |  |
| 發 |       | 此發心退復有二種:                  |     |  |
| 心 |       | 1 究竟   究竟退者,謂一退已,不能復發求菩提心。 |     |  |
|   |       | 2 不究竟 不究竟者,謂退已後,數數更發求菩提    | 是心。 |  |

# ◆ 4最初發心四緣、四因、四力

當知菩薩最初發心,由四種緣、四因、四力。

# ◇最初發心四緣

#### 云何四緣?

- 1 | 調善男子或善女人,1若見諸佛及諸菩薩,有不思議甚奇希有神變威力;
- □ 2 或從可信,聞如是事。既見聞已,便作是念:無上菩提具大威德,令安住者□ 及修行者,成就如是所見所聞不可思議神變威力。
- <sup>押</sup> | 由此見聞增上力故,於大菩提深生信解,因斯發起大菩提心。
- <sup>變</sup> 是名第一初發心緣。
- 2 或有一類,雖不見聞如前所說神變威力,而聞宣說依於無上正等菩提微妙正 由 法菩薩藏教,聞已深信;由1聞正法及與2深信增上力故,於如來智深生信 聞 解,為得如來微妙智故,發菩提心。
- 正 | 是名第二初發心緣。
- 3 或有一類,雖不聽聞如上正法,而見一切菩薩藏法將欲滅沒。見是事已,便 由 作是念:菩薩藏法久住於世,能滅無量眾生大苦,我應住持菩薩藏法,發菩 住 提心,為滅無量眾生大苦。
- 持由1為護持菩薩藏法增上力故,2於如來智深生信解,為得如來微妙智故,發 法 菩提心。

是名第三初發心緣。

- 4 或有一類,雖不觀見正法欲滅,而於末劫、末世、末時,見諸濁惡眾生身心, 由 十隨煩惱之所惱亂,謂:
  - 1 多愚癡

見

難

得

- 2 多無慚愧
- 3 多諸慳嫉
- 4 多諸憂苦
- 5 多諸麤重
- 6多諸煩惱
- 7多諸惡行
- 8 多諸放逸
- 9 多諸懈怠
- 10 多諸不信

見是事已,便作是念:

大濁惡世,於今正起諸隨煩惱所惱亂時,能發下劣聲聞、獨覺菩提心者,尚 難可得,況於無上正等菩提能發心者。

我當應發大菩提心,令此惡世無量有情,隨學於我起菩提願。

由見末劫難得發心增上力故,於大菩提深生信解,因斯發起大菩提心。是名第四初發心緣。

# ◇ 最初發心四因

#### 云何四因?

謂諸菩薩種性具足,是名第一初發心因。

又諸菩薩賴佛菩薩善友攝受,是名第二初發心因。

又諸菩薩於諸眾生多起悲心,是名第三初發心因。

| 又諸菩薩於極 | 逐長時種種猛利無間無闕生死大苦難行苦行無有怯畏,是          | 名第四初發心因。        |
|--------|------------------------------------|-----------------|
| 1種性具足  | 若諸菩薩六處殊勝,從無始世展轉傳來,法爾所得,            |                 |
|        | 當知是名種性具足。                          |                 |
| 2 善友攝受 | 由四種相,當知菩薩善友具足,謂:                   |                 |
|        | 1諸菩薩所遇善友,性不愚鈍,聰明黠慧,不墮惡見,           |                 |
|        | 是名第一善友具足。                          |                 |
|        | 2 又諸菩薩所遇善友,終不教人行於放逸,亦不授與           | 與諸放逸具,          |
|        | 是名第二善友具足。                          | bi - 1/25/27 FI |
|        | <b>3</b> 又諸菩薩所遇善友,終不教人行於惡行,亦不授與    | 與諸恶仃县,    <br>  |
|        | 是名第三善友具足。<br>  4 又諸菩薩所遇善友,         |                 |
|        | 4 × 商音薩別烟音及                        |                 |
|        |                                    |                 |
|        | 所謂終不:                              |                 |
|        |                                    |                 |
|        | 勸捨修慧,勸修思慧;                         |                 |
|        | 動捨思慧, 勸修聞慧;                        |                 |
|        | 勸捨聞慧,勸修福業;                         |                 |
|        | <b>勸捨尸羅,勸修惠施。</b>                  |                 |
|        | 終不勸捨如是等類增上功德,而復勸修如是等類 <sup>-</sup> | 下劣功德,           |
|        | 是名第四善友具足。                          |                 |
| 3 多起悲心 | 由四因緣,當知菩薩於諸眾生多起悲心。                 | , III III I     |
|        | 調諸菩薩,雖有十方無量無邊無苦世界,而生有苦諸            | 世界中。            |
|        | 於中恆有眾苦可得,非無眾苦。                     | 7               |
|        | 1 或時見他隨遭一苦觸對逼切,                    | -               |
|        | 2 或時見自隨遭一苦觸對逼切,<br>3 或見自他隨遭一苦觸對逼切, | <b>←</b>        |
|        | 4 或見二種俱遭長時種種猛利無間大苦觸對逼切。            | -   ;           |
|        | 然此菩薩依自種性,性自仁賢。依四境處,雖不串習            | 」               |
|        | 中上悲,無有斷絕。                          |                 |
| 4無有怯畏  | 由四因緣,當知菩薩於諸眾生先起悲心,於極長時種            | 種猛利無間無          |
|        | 闕生死大苦,難行苦行尚無怯畏,何況小苦。               |                 |
|        | 1 調諸菩薩性自 <b>勇健</b> ,堪忍有力。          | 第一因緣            |
|        | 2 又諸菩薩性自聰敏,能正思惟,具思擇力。              | 第二因緣            |
|        | 3 又諸菩薩能於無上正等菩提成就上品清淨信解。            | 第三因緣            |
|        | 4 又諸菩薩於諸眾生成就上品深心悲愍。                | 第四因緣            |

# ◇最初發心四力

云何四力?一者、自力,二者、他力,三者、因力,四者、加行力。

| 1 自力 | 調諸菩薩由自功力,能於無上正等菩提深生愛樂,是名第一初發心力。 |
|------|---------------------------------|
| 2 他力 | 又諸菩薩由他功力,能於無上正等菩提深生愛樂,是名第二初發心力。 |
| 3 因力 | 又諸菩薩宿習大乘相應善法,今暫得見諸佛菩薩,或暫得聞稱揚讚美, |
|      | 即能速疾發菩提心,況覩神力、聞其正法,是名第三初發心力。    |
| 4加行  | 又諸菩薩於現法中,親近善士,聽聞正法,諦思惟等,長時修習種種善 |
| 力    | 法,由此加行發菩提心,是名第四初發心力。            |

若諸菩薩依上總別四緣、四因,

或由自力、或由因力、或總二力而發心者,當知此心堅固無動。

或由他力、或加行力、或總二力而發心者,當知此心不堅不固,亦非無動。

# ◆ 5 四因緣退菩提心

| 堅固無動    | 自力、因力  |  |
|---------|--------|--|
| 不堅固,非無動 | 他力、加行力 |  |

有四因緣能令菩薩退菩提心。何等為四?

- 1種姓不具。
- 2 惡友所攝。
- 3 於諸眾生悲心微薄。
- 4於極長時種種猛利無間無闕生死大苦難行苦行,其心極生怯畏驚怖。

如是四種心退因緣,與上發心四因相違,廣辯其相,如前應知。

# ◆ 6 二種不共世間甚希奇法

最初發心堅固菩薩,略有二種不共世間甚希奇法。何等為二?

- 1 攝諸眾生皆為眷屬
- 2 攝眷屬過所不能染

攝眷屬過有其二種。謂於

- 1 眷屬饒益損減
- 2 染汙違順

如是二事,菩薩皆無。

# ◆ 7二種善勝意樂

最初發心堅固菩薩,於諸眾生發起二種善勝意樂。

| 1利益意樂  | 利益意樂者,謂欲從彼諸不善處,拔濟眾生,安置善處。      |
|--------|--------------------------------|
| 2 安樂意樂 | 安樂意樂者,謂於貧匱無依無怙諸眾生所,離染汙心,欲與種種饒益 |
|        | 樂具。                            |

# ◆ 8二加行

最初發心堅固菩薩,有二加行。

| 1意樂加行  | 意樂加行者,謂即利益、安樂意樂日夜增長。           |
|--------|--------------------------------|
| 2 正行加行 | 正行加行者,謂於日夜能自成熟佛法加行,及於眾生隨能隨力,依前 |
|        | 所說意樂加行,起與利益安樂加行。               |

# ◆ 9 二增長大善法門

最初發心堅固菩薩,有二增長大善法門。

1 自利加行 | 能證無上正等菩提。

2 利他加行 | 能脫一切有情眾苦。

如二增長大善法門,如是二種大善法聚、二種無量大善法藏,當知亦爾。

# ◆ 10 二種勝

最初發心堅固菩薩,由初發心求菩提故,所攝善法,比餘一切所攝善法,有二種勝。

1 因勝

2 果勝

調諸菩薩所攝善法,皆是無上正等菩提能證因故,所證無上正等菩提是此果故, 比餘一切聲聞、獨覺所攝善法尚為殊勝,何況比餘一切有情所攝善法。 是故菩薩所攝善法,比餘一切所攝善法,因果俱勝。

# ◆ 11 二種發心勝利

最初發心堅固菩薩,略有二種發心勝利。

- 1 初發菩提心已,即是眾生尊重福田,一切眾生皆應供養;亦作一切眾生父母。
- 2 初發菩提心已,即能攝受無惱害福。

由此菩薩成就如是無惱害福,得倍輪王護所守護;由得如是護所護故,若寢、若寤、若迷悶等,一切魍魎、藥叉、宅神、人非人等不能嬈害。

# ◆ 12 其他眾多勝利

- ✓ 又此菩薩轉受餘生,由如是福所攝持故,少病、無病,不為長時重病所觸。
- ✓ 於諸眾生所作義利,能以身語勇猛而作。常為眾生宣說正法,身無極倦,念無忘失,心無勞損。
- ✓ 菩薩本性住種性時,一切麤重性自微薄; 既發心已,所有麤重轉復輕微。謂身麤重及心麤重。
- ✓ 若餘眾生為欲息滅疾疫災横,所用無驗呪句、明句,菩薩用之尚令有驗,何況驗者。
- ✓ 成就增上柔和忍辱,能忍他惱,不惱於他;見他相惱,深生悲愍。
  忿、嫉、諂等諸隨煩惱,皆能摧伏,令勢微薄;或暫現行,速能除遣。
- ✓ 隨所居止國土城邑,於中所有恐怖、鬥諍、饑饉過失,非人所作疾疫災橫, 未起不起,設起尋滅。
- ✓ 又此最初發心菩薩,或於一時生極惡趣那落迦中,多分於此那落迦趣速得解脫。 受小苦受,生大厭離;於彼受苦諸眾生等,起大悲心。

如是一切皆因攝受無惱害福。

最初發心堅固菩薩,由能攝受無惱害福,便得領受如是等類眾多勝利。

如是菩薩既發心已,云何修行諸菩薩行?

略說菩薩(A)若所學處、(B)若如是學、(C)若能修學。

如是一切總攝為一,名菩薩行。

# □ (A)所應學處

是諸菩薩於何處學?謂七處學。云何七處? 嗢柁南曰:

自他利實義 威力熟有情 成熟自佛法 第七菩提處

| 1 自利處     | 3 |
|-----------|---|
| 2 利他處     |   |
| 3 真實義處    | 4 |
| 4 威力處     | 5 |
| 5 成熟有情處   | 6 |
| 6 成熟自佛法處  |   |
| 7 無上正等菩提處 | 7 |
|           |   |

# □ 3 自利利他品

云何自利利他處?謂自利利他略有十種。

| 1 純自利利他      |
|--------------|
| 2 共自利利他      |
| 3 利益種類自利利他   |
| 4 安樂種類自利利他   |
| 5 因攝自利利他     |
| 6 果攝自利利他     |
| 7 此世(現法)自利利他 |
| 8 他世(後法)自利利他 |
| 9 畢竟自利利他     |
| 10 不畢竟自利利他   |

|    | 1種姓品            |         |
|----|-----------------|---------|
|    | 2 發心品           |         |
| `` | 3 自利利他品         | 所應學處    |
|    | 4 真實義品          | (A 所學處) |
|    | 5 威力品           |         |
|    | 6 成熟品           |         |
|    | 7 菩提品           |         |
|    | 8 力種姓品          | 如是應學    |
|    | 9 施品            | (B 如是學) |
|    | 10 戒品           |         |
|    | 11 忍品           |         |
|    | 12 精進品          |         |
|    | 13 靜慮品          |         |
|    | 14 慧品           |         |
|    | 15 攝事品          |         |
|    | 16 供養親近無量品      |         |
|    | <b>17</b> 菩提分品  | 能正修學    |
|    | <b>18</b> 菩薩功德品 | (C 能修學) |
|    |                 |         |

# ◆ 1 純/2 共自利利他

云何菩薩純、共自利利他?謂諸菩薩, 於純自利利他應知應斷,違越不順菩薩儀故。 於其所餘應勤修學,不越隨順菩薩儀故。

| 違越不順菩薩儀 | 應知應斷 |
|---------|------|
| 不越隨順菩薩儀 | 應勤修學 |

# ◇ 純自利

此中菩薩於純自利應知應斷者,謂

- ✓ 為己樂,求財受用。
- ✔ 或為吝法,於佛菩薩所說教法追訪受持。
- ✓ 或為生天受天快樂,受持禁戒,發勤精進修習定慧。
- ✓ 或求世間有染果報,為世財食,恭敬供養諸佛制多。
- ✓ 或貪利養,為利養故,自說種種無有義利不實功德,誑惑於他,招集利養。
- ✓ 或欲貪他作己僮僕,為驅使故,非法攝眾,不如正法。 矯設方便拔濟有情,令於他所免為僮僕,還自攝受為己僮僕;

拔濟有情令脫繫縛,還自拘執成己事業;

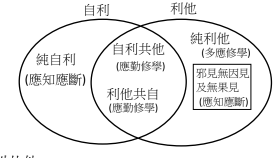
拔濟有情,令於他所解脫種種治罰怖畏,還自懾伏令懼於己。

✓ 若諸菩薩耽著諸定現法樂住,棄捨思惟利眾生事。當知此等名純自利。菩薩於是純自利行應知應斷。

# ◇自利共他

#### 若諸菩薩

- 1或悲為首
- 2 或為迴向無上菩提
- 3 及為生天



於一切時修施、忍等,當知是名自利共他。

又除如前所說諸相,其餘一切與彼相違所有自利諸菩薩行,當知皆名自利共他。 菩薩於此應勤修學。

# ◇ 純利他應知應斷者

此中菩薩於純利他應知應斷者,謂

- 1以邪見修行施等。
- 2以無因見及無果見,毀犯尸羅,遠離正行,為他說法。

# ◇ 純利他行,多應修學

若諸菩薩於諸靜慮善巧迴轉,已超下地,而更攝受下地白法。

謂彼已能安住靜慮,由悲願力捨諸靜慮,隨其所樂還生欲界。

又諸菩薩已得自在,於十方界種種變化,作諸眾生種種義利。

又諸牟尼自事已辦,依止如來力、無畏等所有一切不共佛法,遍於十方無量眾生, 能作無量大利益事。

當知此等名純利他。

如是所說純利他行,菩薩於前所說二種應知應斷。

於餘所說純利他行,多應修學。

# ◇利他共自

又除如前所說諸相,其餘一切與彼相違所有利他諸菩薩行,當知皆名利他共自。 菩薩於此應勤修學。

# ◆ 3 利益種類自利利他

云何菩薩利益種類自利利他?略說應知有五種相。

| 1無罪相  | 1 若諸菩薩所有自能若少若多攝受善法、增長善法;               |
|-------|----------------------------------------|
|       | 或復令他若少若多攝受善法、增長善法、勸勉、調伏、安置、建立;         |
|       | 是名菩薩利益種類自利利他無有罪相。                      |
| 2 攝受相 | 2 若諸菩薩能引所有若自若他 1 無染汙樂、或 2 眾具樂、或 3 住定樂, |
|       | 是名菩薩利益種類自利利他能攝受相。                      |
| 3 此世相 | 3 若諸菩薩自利利他,或有此世能為利益,非於他世;或有他世能為利       |
| 4 他世相 | 益,非於此世;或有此世及於他世俱為利益;或有此世及於他世俱非         |
|       | 利益。                                    |
| 5 寂滅相 | 4 若諸菩薩所有涅槃,及得涅槃世出世間涅槃分法,               |
|       | 是名菩薩利益種類自利利他寂滅略相。                      |
|       | 當知此相望餘一切,無上最勝。                         |

如是四種自利利他,於四法受,隨其次第,如應當知。

四法受 見下頁

#### 云何名為四種法受?

- 1或有法受,現在受樂,於當來世受苦異熟。
- 2或有法受,現在受苦,於當來世受樂異熟。
- 3 或有法受,現在受樂,於當來世受樂異熟。
- 4或有法受,現在受苦,於當來世受苦異熟。

此四廣辯,如經應知。

是名菩薩利益種類自利利他此他世相。

# ◆ 4 安樂種類自利利他

云何菩薩安樂種類自利利他?略說應知五樂所攝。何等五樂?

| 1因樂    | 言因樂者,謂二樂品諸根境界,<br>1 若此為因順樂受觸,<br>                                          |  |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|--|
|        | 若諸所有 2 現法、3 當來可愛果業,                                                        |  |
|        | 如是一切總攝為一,名為因樂。除此更無若過若增。                                                    |  |
| 2 受樂   | 言受樂者,謂待苦息,由前所說因樂所攝三因緣故,<br>有能攝益身心受生,名為受樂。<br>略說此樂復有二種。<br>1無漏樂 學、無學樂       |  |
|        | 2 有漏樂   欲、色、無色三界繋樂                                                         |  |
|        | 又此一切三界繋樂,隨其所應六處別故,有其六種。<br>謂眼觸所生,乃至意觸所生。如是六種復攝為二。<br>1身樂 五識相應<br>2 心樂 意識相應 |  |
| 3 苦對治樂 | 苦對治樂者,謂因寒熱饑渴等事,生起非一眾多品類種種苦受,<br>由能對治息除寒熱饑渴等苦,即於如是苦息滅時,生起樂覺,<br>是則名為苦對治樂。   |  |
| 4 受斷樂  | 滅想受定,名受斷樂。                                                                 |  |
| 5 無惱害樂 | 無惱害樂,應知略說復有四種。                                                             |  |
|        | 1 出離樂 正信捨家,趣於非家,<br>解脫樊籠居家迫迮種種大苦,名出離樂。                                     |  |
|        | 2 遠離樂 斷除諸欲惡不善,證初靜慮離生喜樂,名遠離樂。                                               |  |
|        | 3 寂靜樂 第二靜慮已上諸定,尋伺止息,名寂靜樂。                                                  |  |
|        | 4 三菩提樂 一切煩惱畢竟離繫,於所知事如實等覺,                                                  |  |
|        | 此樂名為三菩提樂。                                                                  |  |

- 1此中因樂,是樂因故,說名為樂,非自性故。
- 2 此中受樂,樂自性故,說名為樂,非樂因故。
- 3 苦對治樂,息眾苦故、遣眾苦故,說名為樂,非樂因故、非自性故。
- 4 其受斷樂,非樂因故、非自性故,亦非息遣種種苦故,說名為樂。

然依勝義,諸所有受皆悉是苦,住滅定時,此勝義苦暫時寂靜,故名為樂。

- 5無惱害樂所攝最後三菩提樂,
- 1由當來世此勝義苦永寂滅故
- 2 於現法中附在所依諸煩惱品一切麤重永寂滅故

說名為樂。

諸餘所有無惱害樂,於最後樂能隨順故,是彼分故,能引彼故,當知亦名無惱害樂。

卷 36

此中菩薩念與眾生有利益品所有安樂,終不念與無利益品所有安樂。 菩薩於此無利益品所有安樂,以無倒慧如實了知; 勸諸眾生令悉捨離,隨力所能方便削奪。

若苦所隨有利益事,眾生於此雖無樂欲,菩薩依止善權方便,設兼憂苦,應授與之。若樂所隨無利益事,眾生於此雖有樂欲,菩薩依止善權方便,設兼喜樂,應削奪之。何以故?當知如是善權方便,與兼憂苦有利益事,奪兼喜樂無利益事,令彼眾生決定於後得安樂故。

有利益苦)、樂 (授與)

無利益苦 (樂) (削奪)

是故菩薩

於諸眾生若樂利益,當知義意即樂安樂;於諸眾生若與利益,當知義意即與安樂。

所以者何?利益如因,安樂如果。

是故當知,於諸眾生若與利益,必與安樂。

當知所有現法當來可愛果業所攝因樂、苦對治樂,及受斷樂、無惱害樂,菩薩於此不應思量,於諸眾生一向授與,以能饒益及無罪故。

於彼受樂及根塵觸所攝因樂,

若能生染,若性是染,有罪無益,非所宜者,於諸眾生不應授與。 若不生染,若性非染,無罪有益,是所宜者,於諸眾生即應授與。 菩薩於此隨自力能,亦應如是修行受學。

當知是名菩薩利益安樂種類自利利他。除此無有若過若增。

# ◆ 5 因攝/6 果攝自利利他 (卷 36)

云何菩薩因攝果攝自利利他?略說應知三因三果。 何等為三?

- 1 異熟因、異熟果
- 2福因、福果
- 3智因、智果

# ◇ 異熟

云何異熟?謂略有八:

| E(14) (///// - 15/4 12/4) ( |                                |
|-----------------------------|--------------------------------|
| 1壽量具足                       | 若諸菩薩長壽久住,是名菩薩壽量具足。             |
| 2 形色具足                      | 形色端嚴,眾所樂見,顏容殊妙,是名菩薩形色具足。       |
| 3 族姓具足                      | 生豪貴家,是名菩薩族姓具足。                 |
| 4 自在具足                      | 得大財位、有大朋翼、具大僚屬,是名菩薩自在具足。       |
| 5 信言具足                      | 眾所信奉,斷訟取則,不行諂誑、偽斗稱等,所受寄物終不差違,  |
|                             | 於諸有情言無虛妄;以是緣故,凡有所說無不信受,        |
|                             | 是名菩薩信言具足。                      |
| 6 大勢具足                      | 有大名稱,流聞世間。所謂具足勇健精進、剛毅、敏捷、審悉善戒, |
|                             | 種種技藝工巧業處,展轉妙解,出過餘人。由此因緣,世所珍敬,  |
|                             | 為諸大眾供養、恭敬、尊重、讚歎,是名菩薩大勢具足。      |
| 7人性具足                       | 具丈夫分,成就男根,是名菩薩人性具足。            |
| 8 大力具足                      | 為性少疾,或全無病,有大堪能,是名菩薩大力具足。       |

# ★ 異熟因

#### 云何異熟因?

| 1壽量具足因  | 調諸菩薩於諸眾生不加傷害,遠離一切傷害意樂,是名菩薩壽量具足因。      |  |
|---------|---------------------------------------|--|
| 2 形色具足因 | 惠施光明鮮淨衣物,是名菩薩形色具足因。                   |  |
| 3族姓具足因  | 於諸眾生捨離憍慢,是名菩薩族姓具足因。                   |  |
| 4 自在具足因 | 於資生具有所匱乏遊行乞丐諸眾生所,隨欲惠施,是名菩薩自在具足因。      |  |
| 5 信言具足因 | 所言誠諦,亦不好習乖離、麤獷不相應語,是名菩薩信言具足因。         |  |
| 6 大勢具足因 | 攝持當來種種功德於自身中,發弘誓願、供養三寶及諸尊長,是名菩薩大勢具足因。 |  |
| 7人性具足因  | 樂丈夫體,厭婦女身深見過患。由二因緣,施他人性。              |  |
|         | 1女人樂女身者,勸令厭離解脫女身;                     |  |
|         | 2 丈夫將失男根,方便護攝令不失壞,及說正法令得男身,是名菩薩人性具足因。 |  |
| 8大力具足因  | 於諸眾生以身供事,隨其所作如法事業皆往營助,如己力能,以其正法,不以    |  |
|         | 卒暴,用能增長身心勢力餅、飯、糜等種種飲食施諸眾生,是名菩薩大力具足因。  |  |

當知前說八種異熟,以此所說八種為因。

#### 又此諸因略由三緣而得增長,能感圓滿增上廣大異熟令起。何等三緣?

| / <b>C</b> DDH D |                                   |
|------------------|-----------------------------------|
| 1心清淨             | 若於無上正等菩提清淨意樂,用彼善根決定迴向猛利意樂,純厚廣大淨信修 |
|                  | 行,見同法者深生歡喜,日夜剎那於多隨法隨尋、隨伺,名心清淨。    |
| 2 加行清淨           | 即於其中長時數習無間所作、常委所作,他於此善若未受行,讚美令受;  |
|                  | 若已受行,讚美令喜。即於如是所有善根,安處建立,名加行清淨。    |
| 3 田清淨            | 當知略說能正發起如是加行,及正安住此加行果,名田清淨。       |

# ★ 異熟果

#### 云何異熟果?

| - 11 - 2 - 1711111 - 1             |                                   |
|------------------------------------|-----------------------------------|
| 1壽量具足果                             | 謂諸菩薩壽量具足故,能於長時修習善品,依自他利積集增長無量善根,  |
|                                    | 是名菩薩壽量具足果。                        |
| 2 形色具足果                            | 若諸菩薩形色具足故,大眾愛樂;眾愛樂故,咸共歸仰。如是形色可愛樂  |
|                                    | 故,一切大眾咸歸仰故,凡所發言無不聽用,是名菩薩形色具足果。    |
| 3族姓具足果                             | 若諸菩薩族姓具足故,大眾尊敬供養稱讚;眾所尊敬供養稱讚故,於彼彼  |
|                                    | 事勸諸眾生精勤修學,無不敬用速疾修行,無違無犯;          |
|                                    | 是名菩薩族姓具足果。                        |
| 4 自在具足果                            | 若諸菩薩自在具足故,能以布施攝諸眾生,速令成熟,          |
|                                    | 是名菩薩自在具足果。                        |
| 5 信言具足果                            | 若諸菩薩信言具足故,能以愛語、利行、同事攝諸眾生,速令成熟,    |
|                                    | 是名菩薩信言具足果。                        |
| 6 大勢具足果                            | 若諸菩薩大勢具足故,於諸眾生種種事業皆能營助,施布恩德;由此恩德  |
|                                    | 感眾生心,彼知恩故,咸來歸仰;所出言教,速疾隨轉恭敬信用;     |
|                                    | 是名菩薩大勢具足果。                        |
| 7人性具足果                             | 若諸菩薩人性具足故,成就男根,堪為一切勝功德器;能於一切所作事業, |
|                                    | 思擇一切所知境界,都無所畏無礙而行。一切有情於一切時皆來臻赴同共  |
|                                    | 集會,屏處、露處言論同止,受用飲食皆無嫌礙,            |
|                                    | 是名菩薩人性具足果。                        |
| 8 大力具足果                            | 若諸菩薩大力具足故,於能引攝善法加行,及能饒益有情加行,皆無厭倦, |
|                                    | 勇猛精進、堅固精進,速證通慧,是名菩薩大力具足果。         |
| to the between the terminal to the |                                   |

若諸菩薩成就如是八種異熟,具八種果,能善饒益一切有情,隨順生起一切佛法。 菩薩安住異熟果中,於諸有情種種眾多利益事業,自有力能;及善安處所化有情, 彼於自事隨順而作;如是乃名隨其所欲所作成辦。 若諸菩薩**自有力能**,**不善安處**所化有情,彼於自事**不隨順**作;

如是於他所作利益不名熾盛、不名隨順。由是因緣,不名能作他利益事。

若諸菩薩**自無力能,而善安處**所化有情,彼於自事**隨順**而作;

如是於他所作利益不名熾盛、不名隨順。由是因緣,不名能作他利益事。

是故菩薩要具二事,方於有情所作利益名為熾盛、名為隨順。

由是因緣,乃名能作他利益事。

如是菩薩住異熟果,自能成熟一切佛法,亦能令他於三乘道隨其所應速得成熟; 又能令自速證無上正等菩提,亦能令他已成熟者速得解脫。

由諸菩薩安住八種異熟果中,能使有情利益安樂,

是故一切有情所處空無義利無始生死,菩薩處之,能令不空,有大義利。

### ◇福智

云何為福?云何為智?謂略說

福 施、戒、忍 精進、靜慮智 慧

福,即是三種波羅蜜多。1施波羅蜜多,2戒波羅蜜多,3忍波羅蜜多。

智,唯一種波羅蜜多。謂慧波羅蜜多。

精進、靜慮波羅蜜多,應知通二分。1福分,2智分。

若依精進修行布施、受護淨戒,及修慈等四種無量,如是等類所有精進,名為福分。若依精進習聞思修所成三慧,修蘊善巧、修界善巧、修處善巧、修緣起善巧、修處 非處善巧,修能觀察苦為真苦、集為真集、滅為真滅、道為真道,及於一切善不善 法,有罪、無罪、若劣、若勝、若黑、若白,并廣分別緣生法中,皆能如實思擇觀 察,如是等類所有精進,名為智分。

若依靜慮,修習慈等四種無量,如是等類所有靜慮,名為福分。

若依靜慮,能修如前精進中說蘊善巧等,如是等類所有靜慮,名為智分。

如是福智略有六種; ——分別, 應知無量。

# ★ 福因、智因

云何福因?云何智因?略說應知福因、智因總有三種。

- 1 於福於智,能得、能住、能增長欲。
- 2 於福於智,善能隨順無違背緣。
- 3 於福於智,先已串習。

此中隨順無違背緣者,謂顛倒緣不現在前不會遇性,不顛倒緣正現在前正會遇性。若遇惡友倒說福智,或倒作意顛倒而取,名顛倒緣現前會遇。

與此相違所有白品,當知名為不顛倒緣現前會遇。

若於福智能得、能住及能增長,勤修習障遠離不起,當知是名無違背緣。

若諸菩薩於此三種福智因中隨有所闕,當知不能生福、生智。

### ★ 福果、智果

云何福果?云何智果?

依福 謂諸菩薩依止福故,

1雖復長時流轉生死,不為極苦之所損惱;

2 又隨所欲能攝眾生,為作義利。

依智 依止智故,

1所攝受福是正非邪;

2 又能起作種種無量善巧事業,乃至究竟當證無上正等菩提。

如是略說福果、智果,如其所應當知四種;品類差別,復有無量。

應知此中若異熟體、若異熟因、若異熟果,

如是一切皆依於福,從福所生;福復依智,從智所起。

是故二種,於證無上正等菩提雖俱是勝;而於其中福為最勝,智為無上。

若諸菩薩於福、於智隨闕一種,決定不能證於無上正等菩提。

是名菩薩因攝果攝自利利他。

# ◆ 7 此世自利利他/8 他世自利利他

云何菩薩現法後法自利利他?謂

- ✓ 諸菩薩以如正理工巧業處士夫作用積集財物,即於如是所集財物,知量受用。
- ✓ 又先所造可愛果業異熟果熟,於現法中受用彼果。
- ✓ 又諸菩薩於諸靜慮善迴轉者,為欲獲得現法樂住,於現法中依此靜慮; 不為成立利他事故,依此靜慮。
- ✓ 又諸如來現法涅槃,所有世間及出世間一切能得現法涅槃諸有為法。是名菩薩現法自利。

如諸菩薩現法自利,如是菩薩所化有情,由此獲得現法利益,當知即是現法利他。

- ✓ 若於欲界能獲他世財寶具足、自體具足,及能當生靜慮、無色。
- ✓ 若生靜慮及無色中,能獲他世財寶具足、自體具足。
- ✓ 若現法中與憂苦俱,數數思擇修習善因。

是名菩薩修習後法自利利他。

若諸菩薩於現法中與喜樂俱,修習

- 1 當來財寶具足、自體具足所有善因
- 2 非退分靜慮、無色一切等至

是名菩薩現法後法自利利他。

# ◆ 9 畢竟自利利他 10 不畢竟自利利他

云何畢竟及不畢竟自利利他?

謂於1欲界財寶具足、自體具足,若因若果,及2諸異生,世間清淨,若因若果, 是不畢竟自利利他。

若 1 諸煩惱一切永斷,若 2 諸所有八支聖道,若 3 此為依獲得一切世間善法, 是名畢竟自利利他。

由三因緣,應知畢竟及不畢竟。

| 1 由自性故。      |
|--------------|
| 2 由退不退故。     |
| 3 由受用果有盡無盡故。 |

|     | 畢竟      | 不畢竟      |
|-----|---------|----------|
| 自性  | 究竟涅槃    | 一切有為     |
| 退不退 | 八支聖道無有退 | 其餘善有漏法有退 |
| 受用果 | 受用果無有盡  | 受用果有盡    |

由自性故者,究竟涅槃,名為畢竟;一切有為,名不畢竟。

由退不退及受用果有盡無盡故者,八支聖道無有退故,及受用果無有盡故,名為畢竟; 其餘一切善有漏法,由有退故,及受用果有終盡故,名不畢竟。

如是菩薩十種自利利他,若略若廣,菩薩隨力隨能當勤修學。除此無有若過若增。過去未來所有一切已學當學自利利他,亦皆唯有如此十種自利利他。除此無有若過若增。

# □ 4 真實義品

# ◆ 二種真實義

云何真實義?謂略有二種。

| 1 依如所有性,諸法真實性。 | 深度 |
|----------------|----|
| 2 依盡所有性,諸法一切性。 | 廣度 |

如是諸法真實性、一切性,應知總名真實義。

| 二種真實義 | 1 諸法真實性。     |
|-------|--------------|
|       | 2 諸法一切性。     |
| 四種真實義 | 1 世間極成真實。    |
|       | 2 道理極成真實。    |
|       | 3 煩惱障淨智所行真實。 |
|       | 4 所知障淨智所行真實。 |
| 無二所顯  |              |
| 廣大方便  |              |
| 眾多勝利  |              |
| 修正加行  |              |
| 離言自性  |              |

# ◆ 四種真實義

此真實義品類差別,復有四種。

| 1世間極成真實     | 下劣 |
|-------------|----|
| 2 道理極成真實    |    |
| 3 煩惱障淨智所行真實 | 處中 |
| 4 所知障淨智所行真實 | 最勝 |

# ◇ 1 世間極成直實

(卷 78) 勝義相者, 當知宣說七種真如故。

| 1流轉真如          |
|----------------|
| 2實相真如          |
| 3 唯識真如         |
| 4 安立真如(苦諦)     |
| 5 邪行真如(集諦)     |
| 6 清淨真如(滅諦)     |
| 7 正行真如(道諦)     |
| 1/世中でルルトタ 光 コノ |

(佛地經論 卷 7)

云何世間極成真實?

謂一切世間,於彼彼事隨順假立、世俗串習、悟入覺慧所見同性。

謂地唯是地,非是火等。如地如是,水、火、風,色、聲、香、味、觸,飲食、衣、

乘、諸莊嚴具、資產什物,塗香、華鬘、歌舞妓樂、 種種光明、男女承事、田園、邸店、宅舍等事, 當知亦爾。

辯中邊論:

若事、世間共所安立、串習隨入、覺慧所取。 一切世間,同執此事,是地非火,色非聲等。 :是名世間極成真實。

此於根本三真實中,但依遍計所執而立。

苦唯是苦,非是樂等;樂唯是樂,非是苦等。

以要言之,此即如此,非不如此;是即如是,非不如是。

决定勝解所行境事,一切世間從其本際展轉傳來,想自分別共所成立, 不由思惟、籌量、觀察,然後方取。 是名世間極成真實。

# ◇ 2 道理極成直實

云何道理極成真實?謂諸智者有道理義。

- 1 諸聰叡者
- 2 諸黠慧者
- 3 能尋思者
- 4能伺察者
- 5 住尋伺地者
- 6 具自辯才者
- 7 居異生位者
- 8 隨觀察行者

依止 1 現、2 比及 3 至教量,極善思擇決定智所行、所知事,由證成道理所建立、 所施設義。是名道理極成真實。

# ◇ 3 煩惱障淨智所行真實

云何煩惱障淨智所行真實?謂一切聲聞、獨覺

- 1 若無漏智
- 2 若能引無漏智
- 3 若無漏後得世間智所行境界

是名煩惱障淨智所行真實。

由緣此為境,從煩惱障智得清淨,於當來世無障礙住,是故說名煩惱障淨智所行真實。此復云何?謂四聖諦。

1 苦聖諦 | 2 集聖諦 | 3 滅聖諦 | 4 道聖諦

即於如是四聖諦義極善思擇,證入現觀。入現觀已,如實智生。

此諦現觀,聲聞、獨覺能觀唯有諸蘊可得,除諸蘊外我不可得。

- 1 數習緣生諸行生滅相應慧故
- 2 數習異蘊補特伽羅無性見故

發生如是聖諦現觀。

# ◇ 4 所知障淨智所行真實

云何所知障淨智所行真實? 調於所知能礙智故,名所知障。 從所知障得解脫智所行境界,當知是名所知障淨智所行真實。 此復云何?

調諸菩薩諸佛世尊入法無我,入已善淨,於一切法<u>離言自性、假說自性</u>平等平等無分別智所行境界。

如是境界為最第一真如無上、所知邊際,齊此一切正法思擇皆悉退還,不能越度。

# ◆ 無二所顯

又安立此真實義相,當知即是無二所顯。所言二者,謂1有、2非有。

有 此中有者,謂所安立假說自性,

即是世間長時所執,亦是世間一切分別戲論根本。

- 1. 或謂為色、受、想、行、識
- 2. 或謂眼、耳、鼻、舌、身、意
- 3. 或復謂為地、水、火、風
- 4. 或謂色、聲、香、味、觸、法
- 5. 或謂為善、不善、無記
- 6. 或謂生滅
- 7. 或謂緣生
- 8. 或謂過去、未來、現在
- 9. 或謂有為,或謂無為
- 10. 或謂此世,或謂他世
- 11. 或謂日月
- 12. 或復謂為所見、所聞、所覺、所知、所求、所得,意隨尋伺
- 13. 最後乃至或謂涅槃

如是等類,是諸世間共了諸法假說自性,是名為有。

非有 言非有者,謂即諸色假說自性,乃至涅槃假說自性,無事無相,假說所依, 一切都無。假立言說,依彼轉者,皆無所有,是名非有。 先所說有,今說非有,**有及非有二俱遠離**,法相所攝真實性事,是名無二。

由無二故,說名中道,遠離二邊,亦名無上。

佛世尊智,於此真實,已善清淨,諸菩薩智,於此真實,學道所顯。

# ◆ 廣大方便

# ◇ 能得無上正等菩提廣大方便

又即此慧,是諸菩薩能得無上正等菩提廣大方便。何以故?

- 1. 以諸菩薩處於生死,彼彼生中修空勝解,善能成熟一切佛法及諸有情。
- 2. 又能如實了知生死,不於生死以無常等行深心厭離。
  - ◎ 若諸菩薩不能如實了知生死,則不能於貪瞋癡等一切煩惱深心棄捨; 不能棄捨諸煩惱故,便雜染心受諸生死;由雜染心受生死故,不能成熟一切佛法及諸有情。
  - 若諸菩薩於其生死以無常等行深心厭離,是則速疾入般涅槃;彼若速疾入般涅槃,尚不能成熟一切佛法及諸有情,況能證無上正等菩提。

# ◇ 能證如來妙智廣大方便

又諸菩薩,由習如是空勝解故,則於涅槃不深怖畏,亦於涅槃不多願樂。

- ②若諸菩薩深怖涅槃,即便於彼涅槃資糧不能圓滿。 由於涅槃深怖畏故,不見涅槃勝利功德; 由不見故,便於涅槃遠離一切清淨勝解。
- 若諸菩薩於其涅槃多住願樂,是則速疾入般涅槃; 彼若速疾入般涅槃,則便不能成熟佛法及諸有情。

#### 當知此中

若不如實了知生死,即雜染心流轉生死;

若於生死深心厭離,即便速疾入般涅槃。

若於涅槃深心怖畏,即於能證涅槃資糧不能圓滿;

若於涅槃多住願樂,即便速疾入般涅槃。

是諸菩薩,於證無上正等菩提無大方便。

若能如實了知生死,即無染心流轉生死。

若於生死不以無常等行深心厭離,即不速疾入般涅槃。

若於涅槃不深怖畏,即能圓滿涅槃資糧;

雖於涅槃見有微妙勝利功德,而不深願速證涅槃。

是諸菩薩,於證無上正等菩提有大方便。是大方便,依止最勝空性勝解; 是故菩薩修習學道所攝最勝空性勝解,名為能證如來妙智廣大方便。

# ◆ 眾多勝利

又諸菩薩,由能深入法無我智,於一切法離言自性如實知已,達無少法及少品類可 起分別。唯取其事,唯取真如。不作是念,此是唯事,是唯真如;但行於義。 如是菩薩行勝義故,於一切法平等平等。

以真如慧如實觀察,於一切處具平等見、具平等心,得最勝捨。

- ✓ 依止此捨,於諸明處一切善巧勤修習時,雖復遭遇一切劬勞、一切苦難,而不退轉,速疾能令身無勞倦、心無勞倦。
- ✔ 於諸善巧速能成辦,得大念力。

- ✓ 不因善巧而自貢高,亦於他所無有祕吝。
- ✔ 於諸善巧心無怯弱,有所堪能。
- ✔ 所行無礙,具足堅固鉀鎧加行。
- ✓ 是諸菩薩於生死中,如如流轉遭大苦難,如是如是於其無上正等菩提堪能增長。
- ✓ 如如獲得尊貴殊勝,如是如是於諸有情憍慢漸減。
- ✓ 如如證得智慧殊勝,如是如是倍於他所難詰、諍訟、諠雜語論、本惑、隨惑、犯禁現行,能數觀察深心棄捨。
- ✓ 如如功德展轉增長,如是如是轉覆自善、不求他知、亦不希求利養恭敬。如是等類菩薩所有眾多勝利是菩提分。隨順菩提,皆依彼智。 是故一切已得菩提、當得、今得,皆依彼智。除此更無若劣若勝。

# ◆ 修正加行

- ✓ 又諸菩薩乘御如是無戲論理,獲得如是眾多勝利。為自成熟諸佛法故,為成熟他 三乘法故,修行正行。
- ✓ 彼於如是修正行時,於自身財遠離貪愛,於諸眾生學離貪愛,能捨身財,唯為利益諸眾生故。
- ✓ 又能防護、極善防護由身語等修學律儀,性不樂惡,性極賢善。
- ✓ 又能忍他一切侵惱,於行惡者能學堪忍,性薄瞋忿,不侵惱他。
- ✓ 又能勤修一切明處令其善巧,為斷眾生一切疑難,為惠眾生諸饒益事,為自攝受 一切智因。
- ✓ 又能於內安住其心令心善定,於心安住常勤修學,為淨修治四種梵住,為能遊戲 五種神通,為能成立利眾生事,為欲除遣精勤修學一切善巧所生勞倦。
- ✓ 又性點慧成極真智,為極真智常勤修學,為自當來般涅槃故修習大乘。
- ✓ 又諸菩薩即於如是修正行時,於具功德諸有情所,常樂現前供養恭敬。
  - ◎於具過失諸有情所,常樂現前發起最勝悲心,愍心,隨能隨力,令彼除斷所有過失。
  - ◎於己有怨諸有情所,常起慈心,隨能隨力,無諂無誑,作彼種種利益安樂,令彼怨者意樂加行所有過失及怨嫌心自然除斷。
  - ◎於己有恩諸有情所,善知恩故,若等若增現前酬報,隨能隨力,如法令其意望滿足。雖無力能,彼若求請,即於彼彼所作事業示現殷重精勤營務,終不頓止彼所悕求,云何令彼知我無力,非無欲樂。

如是等類,當知名為菩薩乘御無戲論理,依極真智修正加行。

# ◆ 離言自性

以何道理應知諸法離言自性?

謂一切法假立自相,或說為色,或說為受,

如前廣說乃至涅槃。**當知一切唯假建立,非有自性**。 亦非離彼別有自性,是言所行、是言境界。

如是諸法,非有自性如言所說,亦非一切都無所有。 如是非有,亦非一切都無所有。 ◆-----假說自性

云何而有?

調離增益實無妄執,及離損減實有妄執,如是而有; 即是諸法勝義自性。

當知唯是無分別智所行境界。

- 1. 或謂為色、受、想、行、識
- 2. 或謂眼、耳、鼻、舌、身、意
- 3. 或復謂為地、水、火、風
- 4. 或謂色、聲、香、味、觸、法
- 5. 或謂為善、不善、無記
- 6. 或謂生滅
- 7. 或謂緣生
- 8. 或謂過去、未來、現在
- 9. 或謂有為,或謂無為
- 10. 或謂此世,或謂他世
- 11. 或謂日月
- 12. 或復謂為所見、所聞、所覺、 所知、所求、所得,意隨尋伺
- 13. 最後乃至或謂涅槃

勝義諦

若於諸法諸事隨起言說,即於彼法彼事有自性者,如是一法一事應有眾多自性。何以故?以於一法一事制立眾多假說而詮表故。亦非眾多假說詮表決定可得。 謂隨一假說,於彼法彼事有體、有分、有其自性;非餘假說。

是故一切假說若具不具,於一切法、於一切事,皆非有體、有分、有其自性。

又如前說色等諸法,若隨假說有自性者,要先有事,然後隨欲制立假說, 先未制立彼假說時,彼法彼事應無自性;若無自性,無事制立假說詮表,不應道理; 假說詮表既無所有,彼法彼事隨其假說而有自性,不應道理。

又若諸色未立假說詮表已前,先有色性,後依色性制立假說攝取色者, 是則離色假說詮表,於色想法、於色想事應起色覺,而實不起。 如說其色,如是受等如前所說乃至涅槃,應知亦爾。

由此因緣由此道理,當知諸法離言自性。

# ◇於佛所說法毗奈耶失壞

有二種人,於佛所說法毗奈耶,俱為失壞。

- 1於色等法、於色等事,謂有假說自性自相,於實無事起增益執。
- 2 於假說相處、於假說相依離言自性勝義法性,謂一切種皆無所有,於 實有事起損減執。

於實無事起增益執,妄立法者所有過失,已具如前顯了開示;

√於色等法實無事中,起增益執有過失故,於佛所說法毗奈耶甚為失壞。

√於色等法實有唯事,起損減執壞諸法者所有過失,由是過失,於佛所說法毗奈耶 甚為失壞。我今當說:

◎調若於彼色等諸法實有唯事起損減執,即無真實,亦無虛假。如是二種皆不應理。 譬如要有色等諸蘊,方有假立補特伽羅,非無實事而有假立補特伽羅;如是要有色 等諸法實有唯事,方可得有色等諸法假說所表,非無唯事而有色等假說所表。

若唯有假,無有實事,既無依處,假亦無有,是則名為壞諸法者。

◎如有一類,間說難解大乘相應、空性相應、未極顯了密意趣義甚深經典,

不能如實解所說義,起不如理虛妄分別,由不巧便所引尋思,起如是見,立如是論:一切唯假,是為真實,若作是觀名為正觀。

彼於虛假所依處所實有唯事,撥為非有,是則一切虛假皆無,何當得有一切唯假是 為真實。

由此道理,彼於真實及以虛假二種俱謗都無所有。

由謗真實及虛假故,當知是名最極無者。

如是無者,一切有智同梵行者不應共語、不應共住。

如是無者,能自敗壞,亦壞世間隨彼見者。

世尊依彼密意說言:寧如一類起我見者,不如一類惡取空者。何以故?

起我見者,唯於所知境界迷惑,不謗一切所知境界;不由此因,墮諸惡趣。 於他求法、求苦解脫不為虛誑,不作稽留;

於法、於諦亦能建立;於諸學處不生慢緩。

惡取空者,亦於所知境界迷惑,亦謗一切所知境界;由此因故,墮諸惡趣。 於他求法、求苦解脫能為虛誑,亦作稽留;

於法、於諦不能建立;於諸學處極生慢緩。

如是損減實有事者,於佛所說法毗奈耶甚為失壞。

### ★ 惡取空者

云何名為惡取空者?

謂有沙門、或婆羅門,<u>由彼故空</u>亦不信受,<u>於此而空</u>亦不信受,如是名為惡取空者。 何以故?

由彼故空,彼實是無

於此而空,此實是有

由此道理可說為空。

若說一切都無所有,何處、何者、何故名空?亦不應言由此、於此即說為空。 是故名為惡取空者。

### ★ 善取空者

云何復名善取空者?

謂由於此彼無所有,即由彼故正觀為空;復由於此餘實是有,即由餘故如實知有。 如是名為悟入空性,如實無倒。

謂於如前所說一切色等想事、所說色等假說性法,都無所有,是故於此色等想事, 由彼色等假說性法說之為空。

於此一切色等想事,何者為餘?謂即色等假說所依。

如是二種皆如實知。調於此中實有唯事,於唯事中亦有唯假;

不於實無起增益執,不於實有起損減執。

不增不减,不取不捨,如實了知如實真如離言自性。

如是名為善取空者,於空法性能以正慧妙善通達。

如是隨順證成道理,應知諸法離言自性。

## ◇ 復由至教,應知諸法離言自性

#### ★ 轉有經

1 如佛世尊轉有經中,為顯此義而說頌曰:

以彼彼諸名 詮彼彼諸法 此中無有彼 是諸法法性

云何此頌顯如是義?

謂於色等想法,建立色等法名;即以如是色等法名,詮表隨說色等想法。 或說為色,或說為受,或說為想,廣說乃至說為涅槃。

於此一切色等想法、色等自性都無所有,亦無有餘色等性法,

而於其中色等想法離言義性,真實是有。當知即是勝義自性,亦是法性。

### ★ 義品

2 又佛世尊義品中說:

#### 世間諸世俗 牟尼皆不著 無著孰能取 見聞而不愛

云何此頌顯如是義?謂於世間色等想事,所有色等種種假說,名諸世俗。 如彼假說於此想事有其自性,如是世俗牟尼不著。

何以故?以無增益、損減見故,無有現前顛倒見故,由此道理名為不著。如是無著,誰復能取?

由無見故,於事不取增益、損減,於所知境能正觀察,故名為見;

聽聞所知境界言說,故名為聞。

依此見聞,貪愛不生,亦不增長,唯於彼緣畢竟斷滅,安住上捨,故名不愛。

#### ★ 散他迦多衍那

3 又佛世尊為彼散他迦多衍那作如是說:

「散他苾芻!不依於地而修靜慮,不依於水、不依於火、不依於風、不依空處、不 依識處、不依無所有處、不依非想非非想處、不依此世他世、不依日月光輪、不依 見聞覺知、不依所求所得、不依意隨尋伺、不依一切而修靜慮。」

云何修習靜慮苾芻,不依於地而修靜慮,廣說乃至不依一切而修靜慮? 散他苾芻!或有於地除遣地想,或有於水除遣水想,廣說乃至或於一切除一切想, 如是修習靜慮苾芻,不依於地而修靜慮,廣說乃至不依一切而修靜慮。

如是修習靜慮苾芻,為因陀羅、為伊舍那、為諸世主并諸天眾遙為作禮而讚頌曰: 敬禮吉祥士 敬禮士中尊 我今不知汝 依何修靜慮

云何此經顯如是義?謂於一切地等想事,諸地等名施設假立,名地等想。

即此諸想,於彼所有色等想事,或起增益、或起損減。

若於彼事起能增益有體自性執,名增益想;起能損減唯事勝義執,名損減想。彼於此想能正除遣,能斷、能捨,故名除遣。

如是等類無量聖言,名為至教。由此如來最勝至教,應知諸法離言自性。

問:若如是者,何因緣故,於一切法離言自性而起言說?

答:若不起言說,則不能為他說一切法離言自性,他亦不能聞如是義。

若無有聞,則不能知此一切法離言自性。

為欲令他聞知諸法離言自性,是故於此離言自性而起言說。

#### ★ 八分別轉,能生三事

又諸愚夫,由於如是所顯真如不了知故,從是因緣,八分別轉,能生三事, 能起一切有情世間及器世間。

#### 云何名為八種分別?

| E13 E33 (E23 23 : |                               |  |
|-------------------|-------------------------------|--|
| 1 自性分別            | 謂於一切色等想事,分別色等種種自性所有尋思。        |  |
| 2 差別分別            | 謂即於彼色等想事,謂此有色、謂此無色,謂此有見、謂此無見, |  |
|                   | 謂此有對、謂此無對,謂此有漏、謂此無漏,謂此有為、謂此無  |  |
|                   | 為,謂此是善、謂此不善、謂此無記,謂此過去、謂此未來、謂  |  |
|                   | 此現在。                          |  |
|                   | 由如是等無量品類差別道理,即於自性分別依處,分別種種彼差  |  |
|                   | 別義。                           |  |
| 3 總執分別            | 謂即於彼色等想事,我及有情、命者、生者等假想施設所引分別。 |  |
|                   | 於總多法總執為因,分別而轉。於舍、軍林、飲食、衣乘等假想  |  |
|                   | 施設所引分別。                       |  |
| 4 我分別             | 調若諸事有漏有取,長時數習我、我所執之所積聚;       |  |
| 5 我所分別            | 由宿串習彼邪執故,自見處事為緣所生虛妄分別。        |  |
| 6 愛分別             | 調緣淨妙、可意事境所生分別。                |  |
| 7 非愛分別            | 謂緣不淨妙、不可意事境所生分別。              |  |
| 8彼俱相違分別           | 謂緣淨妙不淨妙、可意不可意俱離事境所生分別。        |  |

#### 云何如是八種分別能生三事?謂

若1自性分別、若2差別分別、若3總執分別,

此三分別能生分別戲論所依、分別戲論所緣事。 謂色等想事為依緣故, 名想言說所攝、名想言說所顯分別戲論, 即於此事分別計度非一眾多品類差別。

若 4 我分別、若 5 我所分別,

此二分別能生一切餘見根本及慢根本薩迦耶見,及能生一切餘慢根本所有我慢。

若6愛分別、若7非愛分別、若8彼俱相違分別,如其所應能生貪欲、瞋恚、愚癡。

是名八種分別,能生如是三事。謂1分別戲論所依緣事,2見、我慢事,3貪瞋癡事。

| 1分別戲論所依緣事 | 自性分別、差別分別、總執分別  |
|-----------|-----------------|
| 2 見、我慢事   | 我分別、我所分別        |
| 3 貪瞋癡事    | 愛分別、非愛分別、彼俱相違分別 |

當知此中,分別戲論所依緣事為所依止,生薩迦耶見及以我慢;

薩迦耶見、我慢為依,生貪瞋癡。

由此三事,普能顯現一切世間流轉品法。

## ★ 二種分別

此中所說略有二種。

1分別自性

2 分別所依、分別所緣事

如是二種、無始世來、應知展轉更互為因。

謂過去世分別為因,能生現在分別所依及所緣事。

現在分別所依緣事既得生已,復能為因,生現在世由彼依緣所起分別。

於今分別不了知故,復生當來所依緣事;

彼當生故,決定當生依彼、緣彼所起分別。

云何了知如是分別?謂由

- 1四種尋思
- 2 四種如實智

故。

#### ☆ 四種尋思

云何名為四種尋思?

| 1名尋思     | 謂諸菩薩於名唯見名。        |
|----------|-------------------|
| 2事尋思     | 謂諸菩薩於事唯見事。        |
| 3 自性假立尋思 | 謂諸菩薩於自性假立,唯見自性假立。 |
| 4 差別假立尋思 | 謂諸菩薩於差別假立,唯見差別假立。 |

此諸菩薩於彼名、事,或離相觀、或合相觀。 依止名、事合相觀故,通達二種自性假立、差別假立。

### ☆ 四種如實智

#### 云何名為四如實智?

|          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|----------|---------------------------------------|
| 1名尋思     | 謂諸菩薩於名尋思唯有名已,即於此名如實了知。                |
| 所引如實智    | 謂如是名為如是義,於事假立,為令世間起想、起見、起言說故。         |
|          | 若於一切色等想事,不假建立色等名者,無有能於色等想事起           |
|          | 色等想;                                  |
|          | 若無有想,則無有能起增益執;若無有執,則無言說。              |
|          | 若能如是如實了知,是名名尋思所引如實智。                  |
| 2事尋思     | 調諸菩薩於事尋思唯有事已,觀見一切色等想事性離言說,不           |
| 所引如實智    | 可言說。                                  |
|          | 若能如是如實了知,是名事尋思所引如實智。                  |
| 3 自性假立尋思 | 調諸菩薩於自性假立尋思唯有自性假立已,如實通達了知色等           |
| 所引如實智    | 想事中,所有自性假立非彼事自性,而似彼事自性顯現。             |
|          | 又能了知彼事自性,猶如變化、影像、響應、光影、水月、焰           |
|          | 水、夢、幻相似顯現,而非彼體。                       |
|          | 若能如是如實了知最甚深義所行境界,是名自性假立尋思所引           |
|          | 如實智。                                  |
| 4 差別假立尋思 | 調諸菩薩於差別假立尋思唯有差別假立已,如實通達了知色等           |
| 所引如實智    | 想事中,差別假立不二之義。                         |
|          | 謂彼諸事非有性、非無性。                          |
|          | 可言說性不成實故,非有性;離言說性實成立故,非無性。            |
|          | 如是由勝義諦故,非有色,於中無有諸色法故;                 |
|          | 由世俗諦故,非無色,於中說有諸色法故。                   |
|          | 如有性無性、有色無色,如是有見無見等差別假立門,由如是           |
|          | 道理,一切皆應了知。                            |
|          | 若能如是如實了知差別假立不二之義,是名差別假立尋思所引           |
|          | 如實智。                                  |
| -        |                                       |

愚夫於此四如實智有所闕故, 不現前故,

便有八種邪分別轉,能生三事,能起一切有情世間及器世間。

謂由如是邪分別故,起諸雜染;起雜染故,流轉生死;

於生死中常流轉故,恆有無量隨逐生死種種生老病死等苦,流轉不息。

菩薩依此四如實智,能正了知八種分別;

於現法中正了知故,今當來世戲論所攝所依緣事不復生起;

不生起故,於當來世從彼依緣所起分別亦不復生。

如是分別及依緣事二俱滅故,當知一切戲論皆滅;

菩薩如是戲論滅故,能證大乘大般涅槃。

於現法中,勝真實義所行處智極清淨故,普能獲得一切自在。

調諸菩薩於種種化,獲得能化神通自在;於種種變,獲得能變神通自在。 普於一切所知境智,皆得自在。

若欲久住,隨其所樂自在能住;若欲終歿,不待害緣,自在能歿。

由諸菩薩得如是等無量自在,於諸有情最勝無上。

### ☆ 五種最上勝利

菩薩如是普於一切得自在故,獲得五種最上勝利。

- 1獲得心極寂靜。由住最靜故,不由煩惱寂靜故。
- 2 能於一切明處無所罣礙,清淨鮮白妙智見轉。
- 3 為利諸有情故,流轉生死無有厭倦。
- 4 善入一切如來密意言義。
- 5 所得大乘勝解不可引奪、不從他緣。

### ☆ 五種業

當知如是五種勝利,有五種業。

- 1 菩薩成就最勝現法樂住,能滅一切為趣菩提精勤加行所生身心種種勞倦。 當知是名心極寂靜勝利之業。
- 2 菩薩普能成熟一切佛法。當知是名於諸明處無礙清白微妙智見勝利之業。
- 3 菩薩普能成熟一切有情。當知是名流轉生死無有厭倦勝利之業。
- 4 菩薩能正除遣所化有情隨所生起一切疑惑;護持如來妙正法眼,令得久住;於 能隱沒如來聖教像似正法,能知、能顯、能正除滅。 當知是名善入如來密意言義勝利之業。
- 5 菩薩能摧一切外道異論,精進堅牢,正願無動。 當知是名大乘勝解不可引奪、不從他緣勝利之業。

如是菩薩所有一切菩薩所作,皆為如是五勝利業之所攝受。 云何一切菩薩所作?

謂自安樂而無雜染,普能成熟一切佛法,普能成熟一切有情,護持如來無上正法, 摧伏他論、精進勇猛、正願無動。

當知如是四真實義,初二下劣,第三處中,第四最勝。

| 1世間極成真實     | 下劣 |
|-------------|----|
| 2 道理極成真實    |    |
| 3 煩惱障淨智所行真實 | 處中 |
| 4 所知障淨智所行真實 | 最勝 |

## □ 5 威力品 (卷 37)

卷 37

## ◆ 三種威力

云何諸佛菩薩威力?當知略有三種:

| 1 聖威力  | 謂佛菩薩得定自在,依定自在,隨其所欲一切事成。       | 1     |
|--------|-------------------------------|-------|
|        | 1心調柔故,2善修心故,是名聖威力。            |       |
| 2 法威力  | 謂諸勝法有廣大果,有大勝利,是名法威力。此中法者,即是六種 | Ī , - |
|        | 波羅蜜多,所謂布施乃至般若。如是諸法有大威力,名法威力。  | ¦ p   |
| 3 俱生威力 | 謂佛菩薩先集廣大福德資糧,證得俱生甚希奇法,是名俱生威力。 | [p    |

37

38¦

## ◆ 五種威力

又佛菩薩如是威力品類差別,復有五種。

| 1神通威力       |
|-------------|
| 2 法威力       |
| 3 俱生威力      |
| 4 共諸聲聞、獨覺威力 |
| 5 不共聲聞、獨覺威力 |

## ◇ 1 神通威力

云何諸佛菩薩神通威力?謂六神通:

| 1神境智作證通    |
|------------|
| 2 隨念宿住智作證通 |
| 3 天耳智作證通   |
| 4 見死生智作證通  |
| 5 知心差別智作證通 |
| 6 漏盡智作證通   |

## ★ 1 神境智通

云何諸佛菩薩神境智通? 謂佛菩薩神境智通略有二種。

| 1能變通  | 十八變                 |
|-------|---------------------|
| 2 能化通 | 化為1身及化為2境,<br>或化為3語 |

如是二種品類差別,各有多種。

| 1 自乘種性      | 1種姓品       |
|-------------|------------|
| 2最初發心       | 2 發心品      |
| 3 一切菩提分法    | 3 自利利他品    |
|             | 4 真實義品     |
|             | 5 威力品      |
|             | 6 成熟品      |
|             | 7 菩提品      |
|             | 8 力種姓品     |
|             | 9 施品       |
|             | 10 戒品      |
|             | 11 忍品      |
|             | 12 精進品     |
|             | 13 靜慮品     |
|             | 14 慧品      |
|             | 15 攝事品     |
|             | 16 供養親近無量品 |
|             | 17 菩提分品    |
| ;<br>!<br>L | 18 菩薩功德品   |

| 1三種  | 1 聖威力   |            |
|------|---------|------------|
| 威力   | 2 法威力   | 六波羅密       |
|      | 3 俱生威力  |            |
| 2 五種 | 1神通威力   | 1 神境智作證通   |
| 威力   |         | 2 隨念宿住智作證通 |
|      |         | 3 天耳智作證通   |
|      |         | 4 見死生智作證通  |
|      |         | 5 知心差別智作證通 |
|      |         | 6 漏盡智作證通   |
|      | 2 法威力   | 六波羅密       |
|      | 3 俱生威力  |            |
|      | 4 共諸聲聞、 | 獨覺威力       |
|      | 5 不共聲聞、 | 獨覺威力       |

# ☆ 能變神境智通

云何能變神境智通品類差別?謂十八變:

| ム門肥安門     | 見皆囲血親左別(弱十八変・                                                                                  |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1震動       | 振動者,謂佛菩薩得定自在,心調柔故,善修心故;                                                                        |
|           | 依定自在,普能震動寺館舍宅、村邑聚落、城郭國土、那落迦世界、傍生                                                               |
|           | 世界、祖父世界、人世界、天世界、一四大洲、一千世界、二千世界、三                                                               |
|           | 千大千世界、百三千大千世界、千三千大千世界、百千三千大千世界,乃                                                               |
| _         | 至無量無數三千大千世界皆能震動。是名震動。                                                                          |
| 2 熾然      | 熾然者,謂佛菩薩依定自在,                                                                                  |
|           | 從其身上發猛焰火,於其身下注清冷水;                                                                             |
|           | 從其身下發猛焰火,於其身上注清冷水。<br>  入火界定,舉身洞然,遍諸身分出種種焰,青、黃、赤、白、紅紫、碧綠、                                      |
|           | 八八介足,举身冲然,她的身为山惶惶陷,月、黄、赤、白、红系、岩绿、<br>  頗胝迦色。是名熾然。                                              |
| 3 流布      | 流布者,謂佛菩薩依定自在,流布光明,遍滿一切寺館舍宅,乃至無量無                                                               |
| 2 ///[1]1 | 数世界無不充滿,如前震動。是名流布。                                                                             |
| 4 示現      | ◎ 示現者,謂佛菩薩依定自在,如其所樂,示彼一切諸來會眾沙門、婆羅                                                              |
| 1170      | 門、聲聞、菩薩、天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、                                                                |
|           | 牟呼洛伽、人、非人等,令悉現見下諸惡趣、上諸人天。                                                                      |
|           | ◎ 復令現見諸餘佛土,及於其中諸佛菩薩。乃至超過殑伽沙等諸佛國土,                                                              |
|           | 種種名聲所表佛土,及彼土中某名如來,悉令現見;                                                                        |
|           | ◎ 亦為宣說彼佛土名,及如來名。齊彼至此,若復過彼諸佛國土及諸如來,                                                             |
|           | 隨其所欲,乃至所欲皆令現見,亦為宣說。                                                                            |
|           | 是名示現。                                                                                          |
| 5 轉變      | 轉變者,謂佛菩薩依定自在,                                                                                  |
|           | ○ 若於其地起水勝解,即令成水如實非餘;火、風勝解亦復如是。<br>○ 若於其水起地勝解,即令成地如實非餘;火、風勝解亦復如是。                               |
|           | <ul><li>○ 石於其水起地勝解,即令成地如實非餘;水、風勝解亦復如是。</li></ul>                                               |
|           | <ul><li>○ 若於其風起地勝解,即令成地如實非餘;水、火勝解亦復如是。</li></ul>                                               |
|           | ◎ 若於一切起餘勝解,即隨勝解如實非餘。                                                                           |
|           | <br>  ◎ 如於大種互相轉變,色、香、味、觸,當知亦爾。                                                                 |
|           | ○ 若於草葉、牛糞、泥等,起於飲食、車乘、衣服、嚴飾資具、種種塗                                                               |
|           | 香、華鬘勝解,即隨勝解如實非餘。                                                                               |
|           | ○若於沙石、瓦礫等物,起於末尼、真珠、琉璃、蠡貝、璧玉、珊瑚勝                                                                |
|           | 解,即隨勝解如實非餘。                                                                                    |
|           | ○若於諸山、雪山王等起金勝解,即隨勝解如實非餘。                                                                       |
|           | ○若於一切起餘勝解,即隨勝解如實非餘。                                                                            |
|           | ○若於好色有情起惡色勝解,於惡色有情起好色勝解,於俱非有情起好                                                                |
|           | <ul><li>●、惡色勝解,於俱有情起俱非勝解,即隨勝解如實非餘。</li><li>○如於好色、惡色,於具支節、不具支節,及肥瘦等,當知亦爾。</li></ul>             |
|           | <ul><li>□ ○ 如於好色、惡色,於其文問、不其文問,及此後等,當和亦關。</li><li>□ ○ 如是於餘所有自相可變色物起餘勝解,皆隨勝解一切轉變,如實非餘。</li></ul> |
|           | 是名轉變。                                                                                          |
| 6 往來      | 往來者,謂佛菩薩依定自在,隨其所樂,                                                                             |
|           | ◎ 於諸牆壁、山石等中縱身往來,無有滯礙。                                                                          |
|           | ◎ 廣說乃至往於梵世,乃至上至色究竟天,還來無礙。                                                                      |
|           | ◎ 或復傍於無量無數三千大千世界,若往、若來皆無滯礙。                                                                    |
|           | <ul><li>◎ 或運麤重四大種身。</li><li>◎ 或於清虑佐浜勝留。</li></ul>                                              |
|           | <ul><li>◎ 或於遠處作近勝解。</li><li>◎ 或如意勢速疾往來。</li></ul>                                              |
|           | ② 以如息穷迷疾往来。<br>  是名往來。                                                                         |
|           |                                                                                                |

| 7卷                                      | 卷、舒者,謂佛菩薩依定自在,能卷一切雪山王等如一極微,舒一極微令                                                              |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8 舒                                     | 如一切雪山王等。是名卷、舒。                                                                                |
| 9 眾像入身                                  | 眾像入身者,謂佛菩薩依定自在,能以種種現前大眾,及以一切村邑、聚                                                              |
|                                         | 落、草木、叢林、諸山、大地一切色像內己身中,令諸大眾各各自知入其                                                              |
|                                         | 身内。                                                                                           |
|                                         | 是名眾像入身。                                                                                       |
| 10 同類往趣                                 | 同類往趣者,謂佛菩薩依定自在,或能往趣剎帝利眾,同其色類,如彼形                                                              |
|                                         | 量,似彼言音。彼若以此名如是義,亦即以此名如是義;                                                                     |
|                                         | 彼不以此名如是義,亦不以此名如是義。                                                                            |
|                                         | 然後為其演說正法,示現、教導、讚勵、慶慰。化事既終,欻然隱沒。                                                               |
|                                         | 沒後時眾迭相顧言:不知沒者天耶?人耶?                                                                           |
|                                         | 如能往趣剎帝利眾,如是往趣婆羅門眾、若沙門眾、若長者眾、若居士眾、                                                             |
|                                         | 四天王天、三十三天、夜摩天、覩史多天、樂變化天、他化自在天、梵眾                                                              |
|                                         | 天、梵先益天、大梵天、少光天、無量光天、光音天、少淨天、無量淨天、                                                             |
|                                         | 遍淨天、無雲天、福生天、廣果天、無煩天、無熱天、善現天、善見天、<br>  2000年7月                                                 |
| 44 日本                                   | 色究竟天,當知亦爾。是名同類往趣。                                                                             |
| 11 顯                                    | 隱、顯者,謂佛菩薩依定自在,於大眾前,百度、千度,或過於是,隱沒                                                              |
| 12 隱                                    | 自身,復令顯現。是名隱、顯。                                                                                |
| 13 所作自在                                 | 所作自在者,謂佛菩薩依定自在,普於一切諸有情界往、來、住等所作事中,                                                            |
| 4 4 4 ( ( ( b + b + 2 ×                 | 皆自在轉。令去即去,令住即住,令來即來,令語即語。是名所作自在。                                                              |
| 14 制他神通                                 | 制他神通者,謂佛菩薩依定自在,能制伏他所現神通。                                                                      |
|                                         | <ul><li>◎ 如來神通普能制伏其餘一切具神通者所現神通,如其所欲,令事成辦。</li><li>◎ 公奈芙蓉、朱氏數、武學然有所有神通,於詩如本、答類芙蓉、悉能則</li></ul> |
|                                         | │ ◎ 究竟菩薩一生所繫,或最後有所有神通,除諸如來、等類菩薩,悉能制│<br>│ 伏其餘一切具神通者所現神通。                                      |
|                                         | ○ 諸餘菩薩所有神通,除入上地、等類菩薩,悉能制伏其餘一切具神通者                                                             |
|                                         | 新現神通。                                                                                         |
|                                         | 是名制他神通。                                                                                       |
| <b>15</b> 能施辯才                          | 能施辯才者,謂佛菩薩依定自在,若諸有情辯才窮盡,能與辯才。                                                                 |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 是名能施辯才。                                                                                       |
| 16 能施憶念                                 | 能施憶念者,謂佛菩薩依定自在,若諸有情於法失念,能與憶念。                                                                 |
|                                         | 是名能施憶念。                                                                                       |
| 17 能施安樂                                 | 能施安樂者,謂佛菩薩依定自在,說正法時,與聽法者饒益身心輕安之樂,                                                             |
|                                         | 令離諸蓋,專心聽法。暫時方便,而非究竟。                                                                          |
|                                         | 又令諸界互相違變能為損害、非人所行、災癘、疾疫皆得息滅。                                                                  |
|                                         | 是名能施安樂。                                                                                       |
| 18 放大光明                                 | 放大光明者,謂佛菩薩依定自在,以神通力,身放光明。                                                                     |
|                                         | ◎ 或有一光往十方面無量無數諸世界中,令惡趣等一切有情息彼眾苦。                                                              |
|                                         | ◎ 或有一光往諸天界,令大威德天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路荼、                                                            |
|                                         | 緊捺洛、牟呼洛伽等住自宮中,蒙光覺悟,皆來集會。                                                                      |
|                                         | ◎ 或有一光往十方面無量無數諸世界中,令住他方世界菩薩蒙光覺悟,皆                                                             |
|                                         | 來集會。                                                                                          |
|                                         | 以要言之,諸如來等能放無量無數品類種種光明,能作無量無數世界無量                                                              |
| I Fall View                             | 無數諸有情類無量無數利益之事。是名放大光明。                                                                        |

如是等類,皆名能變神境智通。

當知如是一切能變神境智通品類差別,一一分別無量無數。由此神通,能轉所餘有自性物令成餘物,故名能變神境智通。

### ☆ 能化神境智通

云何能化神境智通品類差別?

調若略說,無事而有,是名為化。

能以化心,隨其所欲,造作種種未曾有事,故名能化神境智通。

此復多種:或

1 化為身

2 化為境

3 化為語

### ➡ 化為身及化為境

或化為身及化為境者:

### ➡ 化為身

化似自身,或不相似;化似他身,或不相似。

又所化身,若自、若他,或似、不似,唯能化作與根相似根所依處,而非實根。 復能化作相似境界。謂飲食等,末尼、真珠、琉璃寶等,所有色、香、味、觸所攝 外資生具。若彼相似,若異於彼,隨其所欲一切能化。

又所化身與己同類,非一眾多種種差別。或作天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路茶、緊捺洛、牟呼洛伽色像,或作人、傍生、鬼、那落迦色像,或作聲聞、獨覺、菩薩、如來色像。

若所化身與菩薩身極相似者,名所化身與自相似。若不爾者,名所化身非自相似。

又所化身與他同類亦有多種。

若作天身,與彼天身極相似者,名所化身與他相似;若不爾者,名所化身非他相似。 如作天身,乃至佛身,當知亦爾。

云何此中化作多身?

謂佛菩薩於十方面無量無數諸世界中,一時化作種種形類,能為無量無數有情作利益事。

如是所化種種形類,於中或有諸佛菩薩雖滅度後,由住持力而故隨轉;

或有暫時作利益已, 化事便息。

### ➡ 化為境

又佛菩薩或作化事,唯令眾生覩見而已,如幻所作不堪受用。

或復化作飲食、衣服、末尼、真珠、琉璃、螺貝、璧玉、珊瑚、車乘等事,與實無 異。如是所作財食眾具,令諸眾生常得受用。

是名化身及化境界。

#### → 化為語

#### 或化為語者:

或有化語 1 妙音相應,或有化語 2 廣音具足,或有化語 3 繫屬於自,或有化 4 語繫屬於他,或有化語 5 無所繫屬,或有化語 6 宣說正法言辭所攝,或有化語 7 誨責放逸言辭所攝。

| 1 妙音相應 | 妙音相應者,謂佛菩薩所說化語,其聲深遠如雲雷音,其聲和雅如頻<br>迦音,能感眾心,甚可愛樂。               |
|--------|---------------------------------------------------------------|
|        | 又此化語,圓上、微妙、顯了、易解、樂聞、無逆、無依、無盡。                                 |
| 2 廣音具足 | 廣音具足者,謂佛菩薩所說化語,其聲廣大,隨其所樂,無量種類天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、牟呼洛伽、聲聞、菩 |
|        | 薩、人、非人等無量眾會,一踰繕那皆悉充滿,以妙圓音隨類遍告。                                |
|        | 又隨所樂,小千世界、二千世界、三千大千世界,乃至十方無量無數                                |
|        | 諸世界中,若近、若遠所有眾會,以妙圓音隨類遍告。                                      |
|        | 於此聲中出種種音,為諸眾生說種種法,隨其所應,各得義利。                                  |
| 3 繫屬於自 | 繁屬於自者,謂佛菩薩所說化語,於化自身出種種音,宣說正法,誨<br>責放逸。                        |
| 4 繋屬於他 | 繋屬於他者,謂佛菩薩所說化語,於化他身宣說正法,誨責放逸。                                 |
| 5 無所繫屬 | 無所繫屬者,謂佛菩薩所說化語,或於空中、或於所化非情法上而有所說。                             |
| 6 宣說正法 | 宣說正法言辭所攝者,謂佛菩薩所說化語,開示正理,令諸愚癡於種                                |
| 言辭所攝   | 種法皆得悟解。                                                       |
| 7 誨責放逸 | 誨責放逸言辭所攝者,謂佛菩薩所說化語,為不愚癡獲得淨信而放逸                                |
| 言辭所攝   | 者,責其放逸,令生慚愧;誨不放逸,令勤修學。                                        |

#### 如是所說眾多化事略有三種:

#### 1 化身 | 2 化境 | 3 化語

當知如是一切能化神境智通品類差別,一一分別無量無數。

如是二種諸佛菩薩神境智通能辦二事。

- 1 示現種種神通,引諸眾生入佛聖教。
- 2 示現種種神通,惠施無量受苦眾生眾多品類利益安樂。

### ★ 2 隨念宿住智通

云何諸佛菩薩隨念宿住智通?

- ◎ 謂佛菩薩以宿住智,自能隨念己之宿住,曾於如是有情類中,我如是名,如經廣說。
- ◎ 亦能隨念他諸有情身等一切品類差別,如自隨念己事無異。
- ② 又能令他得宿住智,能自隨念前際所經若自、若他身等一切品類差別,曾於如是有情類中,我如是名,乃至廣說。
- ②如是有情轉復令他得宿住智,能自隨念一切宿住,如前無異。如是展轉令憶宿住, 皆如自己。
- ◎ 於現法中,又能隨念諸微細事,所有一切若少若多先所造作、先所思惟,皆無忘失。
- ◎ 又能隨念無間剎那,次第所作無間斷故。
- 又能隨念有量有數宿住差別,所知時劫可算數故。
- 又能隨念無量無數宿住差別,所知時劫不可數故。

以要言之,此宿住智於如是處、於如是類、於如是量,隨其所欲皆無礙轉。 如是名為諸佛菩薩隨念宿住所攝威力。

又由隨念宿住智故,憶念本生,為諸有情開示先世種種品類第一希有菩薩所行難行 苦行。令於佛所生淨信故,起恭敬故,令於生死深厭離故。

又由此智憶念本事,為諸眾生開示種種先世相應業果異熟,

為令妄計前際常論、一分常論,常見眾生破常見故。

### ★ 3 天耳智通

云何諸佛菩薩天耳智通?

謂佛菩薩以淨天耳,能於種種天聲、人聲、聖聲、非聖聲、大聲、小聲、 辯聲、非辯聲、化聲、非化聲、遠聲、近聲皆悉得聞。

| 聞天聲者,                               | 天聲  |
|-------------------------------------|-----|
| 1若不作意,下從欲界,上至色究竟宮,其中受生諸有情類種種音聲皆悉能聞。 |     |
| 2 若作意時,過是已上諸世界聲皆亦能聞。                |     |
| 聞人聲者,遍於一切傍四大洲受生有情種種音聲皆悉能聞。          | 人聲  |
| 聞聖聲者,於諸如來、聲聞、獨覺及諸菩薩,若從彼聞展轉為餘諸有情類宣   | 聖聲  |
| 說種種示現、教導、讚勵、慶慰,勸修諸善、勸捨諸惡所有音聲皆悉能聞。   |     |
| 又於一切無染汙心受持讀誦、論議決擇、無倒諫誨、為作憶念、教授、教誡,  |     |
| 及餘所有善言善說能引義利種種音聲皆悉能聞。如是等類,名聞聖聲。     |     |
| 聞非聖聲者,於諸有情虛妄、離間、邪綺、麤獷、生下惡趣、生上天趣、生   | 非聖聲 |
| 傍人趣種種音聲皆悉能聞。                        |     |
| 聞大聲者,謂於大眾生聲、大集會聲、種種苦具所逼切聲、大號哭聲、相呼   | 大聲  |
| 召聲、大雷吼聲、諸螺貝聲、諸鼓角等種種音聲皆悉能聞。          |     |
| 聞小聲者,下至耳語諸微細聲皆悉能聞。                  | 小聲  |
|                                     | L   |
| 聞辯聲者,於義易了種種音聲皆悉能聞。                  | 辯聲  |
| 聞非辯聲者,於義難了種種音聲,謂達羅弭荼種種明呪、風、鈴、樹響、鸚   | 非辯聲 |
| 鵡、鴝鵒、百舌、鸝鷜、命命鳥等所出音聲皆悉能聞。            |     |
| 聞化聲者,謂於一切得心自在具神通者,依神通力所化音聲皆悉能聞。     | 化聲  |
| 聞非化聲者,謂於種種異彼音聲皆悉能聞。                 | 非化聲 |
| 聞遠聲者,除佛菩薩所住聚落、城邑等中所有音聲,於餘乃至無量無數世界   | 遠聲  |
| 中聲皆悉能聞。                             |     |
| 間近聲者,聞所除聲。                          | 近聲  |
| 用处事'T 用/川水耳                         | 1~- |

### ★ 4 見死生智通

云何諸佛菩薩見死牛智通?

謂佛菩薩以超過人清淨天眼,見諸有情死時、生時、妙色、惡色、若劣、若勝, 及於後際生已增長,諸根成熟,身諸所作善、惡、無記差別而轉。

又現見知諸光明色、諸微細色、諸變化色、諸淨妙色,下至無間,上至色究竟宮, 不由作意皆能見知。

若作意時,能見上下無量無數餘世界色,亦能見傍無量無數諸世界中一切諸色,乃 至能見彼彼佛土彼彼如來安坐彼彼異類大會,宣說正法,顯然無亂。

又佛菩薩以淨天眼,普見十方無量無數諸有情類身之所作淨不淨業。

既見彼已,隨其所應、隨其所宜,施作種種利益安樂。

以淨天耳,普聞十方無量無數諸有情類語之所作淨不淨業。

既聞彼已,隨其所應、隨其所官,施作種種利益安樂。

是名略說諸佛菩薩天眼、天耳之所作業。

#### ★ 5 知心差別智通

云何諸佛菩薩知心差別智通?

謂佛菩薩以他心智,遍知十方無量無數諸世界中他有情類:

若有纏煩惱心,若離纏煩惱心,

若有隨縛、有隨眠煩惱心,若離隨縛、離隨眠煩惱心。

又遍了知有染心、邪願心、謂諸外道心及有愛染心。

又遍了知無染心、正願心、謂與上相違心。

又遍了知劣心,謂生欲界諸有情類,下至一切禽獸等心。

又遍了知中心,謂生色界諸有情類諸所有心。

又遍了知勝心,謂生無色界諸有情類諸所有心。

又遍了知樂相應心、苦相應心、不苦不樂相應心。

又能以一知他心智,於一有情如是所有、如是體性、如是品類、如是行相、如是分齊心起現前,於一念頃并如實知。

又能以一知他心智,於多有情如是所有、如是體性、如是品類、如是行相、如是分 齊心起現前,於一念頃并如實知。

#### 又佛菩薩此他心通,

- 1知諸有情諸根勝劣
- 2 知諸有情種種勝解
- 3 知諸有情種種界行

隨其所應,能正安處趣涅槃宮種種正行。當知是名此所作業。

#### ★ 6 漏盡智通

云何諸佛菩薩漏盡智通?

謂佛菩薩如實了知煩惱盡得,

如實了知若自、若他於諸漏盡已得未得,如實了知若自、若他所有能得漏盡方便。如能如實了知方便,於非方便亦如實知。

如實知他於漏盡得有增上慢,如實知他於漏盡得離增上慢。

又諸菩薩,雖能如實了知一切漏盡功德能證方便,而不作證。

是故菩薩於有漏事及與諸漏不速捨離,雖行種種有漏事中,而不染汙。

如是威力,於諸威力最為殊勝。

又佛菩薩由漏盡智,自無染汗;亦善為他廣分別說,壞增上慢。

當知是名此所作業。

### ◇ 2 法威力

云何法威力?

謂布施威力乃至般若威力。此布施等諸法威力,應知一一略有四相。

- 1斷所對治相
- 2 資糧成熟相
- 3 饒益自他相
- 4 與當來果相

| 1 布施 | ,-    |         |
|------|-------|---------|
| 2 持戒 |       | 1斷所對治相  |
| 3 忍辱 | ,<br> | 2 資糧成熟相 |
| 4 精進 | 1     | 3 饒益自他相 |
| 5 靜慮 |       | 4 與當來果相 |
| 6 般若 | _     |         |

### ★ 1 布施威力四相

#### 布施四相者,

- 1 謂諸菩薩修行惠施,能斷慳吝,施所對治。
- 2 即此惠施,能作自己菩提資糧,亦即能作布施攝事成熟有情。
- 3 施先意悅,施時心淨,施已無悔,於三時中心常歡喜,以自饒益; 亦能除他饑渴、寒熱、種種疾病、所欲匱乏、怖畏眾苦,以饒益他。
- 4 於當來世在在生處,恆常富樂,得大祿位、得大財寶、得大朋黨、得大眷屬。 是名布施威力四相。此外無有若過若增。

#### 持戒四相者

1 調諸菩薩受持清淨身語律儀,能斷犯戒,戒所對治。

★ 2 持戒威力四相

- 2即所受持清淨尸羅,能為自己菩提資糧,亦即能作同事攝事成熟有情。
- **3** 受持淨戒,捨離犯戒為緣所生怖畏、眾罪、怨敵等事,寢寤安樂,以自饒益。 又由淨戒、無悔、歡喜乃至心定,以自饒益;

受持淨戒,不損惱他,普施一切有情無畏,以饒益他。

4 由是因緣,身壞已後,生於善趣天世界中。

是名持戒威力四相。此外無有若過若增。

### ★ 3 忍辱威力四相

#### 忍辱四相者,

- 1 調諸菩薩修行忍辱,能斷不忍,忍所對治。是名第一。
- 2 即此忍辱,能作自己菩提資糧,亦即能作同事攝事成熟有情。是名第二。
- 3 由此忍辱,濟拔自他大怖畏事,饒益自他。是名第三。
- 4 由是因緣,能令菩薩於當來世無多怨敵、無多離隔、無多憂苦;於現法中,臨 命終時心無憂悔,身壞已後生於善趣天世界中。是名第四。

是名忍辱威力四相。此外無有若過若增。

### ★ 4 精進威力四相

精進四相者,

- 1 調諸菩薩住勤精進,能斷懈怠,精進所治。是名第一。
- 2 即此精進,能作自己菩提資糧及所依止,亦即能作同事攝事成熟有情。是名第二。
- 3 勤精進故,得安樂住,不為一切惡不善法之所雜亂,後後所證轉勝於前,倍生歡喜,以自饒益;勤修善品,不以身語損惱於他,令他發生精進樂欲,以饒益他。 是名第三。
- 4由此因力,於當來世,愛樂殊勝士夫功業。是名第四。

是名精進威力四相。此外無有若過若增。

### ★ 5 靜慮威力四相

靜慮四相者,

- 1 調諸菩薩入靜慮時,能斷煩惱、語言尋伺、喜、樂、色想等隨煩惱,靜慮所治。 是名第一。
- 2 即此靜慮,能作自己菩提資糧及所依止,亦即能作同事攝事成熟有情。是名第二。
- 3 現法樂住以自饒益,其心寂靜、最極寂靜,遠離貪愛;

於諸有情無損、無惱,以饒益他。是名第三。

4由此因緣,智得清淨,能發神通,於當來世生淨天處,得靜慮果。是名第四。

是名靜慮威力四相。此外無有若過若增。

### ★ 6 般若威力四相

般若四相者,

- 1 調諸菩薩具足妙慧,能斷無明,慧所對治。是名第一。
- **2**即此般若,能作自己菩提資糧,能以布施、愛語、利行、同事攝事成熟有情。 是名第二。
- **3** 於所知事如義覺了,能引廣大清淨歡喜,以自饒益;普為有情稱理說法,令其 獲得現法當來利益安樂,以饒益他。是名第三。
- 4 由是因緣,攝諸善根,能正所作,於當來世能證二障離繫,謂煩惱障離繫及所知障離繫。是名第四。

是名般若威力四相。此外無有若過若增。

是名法威力。

#### ◇ 3 俱牛威力

云何諸佛菩薩俱生威力?

◎ 謂性能憶念諸本生事,為欲利益諸有情故,不由思擇, 於極長時種種猛利無間大苦悉能堪忍。

為欲利益諸有情故,欣樂領受能辦有情利益事苦。

為欲利益諸有情故,上生第四覩史多天,盡覩史多壽量而住。

- ◎ 有三勝事,映彼受生諸天子眾。
  - 1天壽量
  - 2天形色
  - 3 天名稱

- ◎ 將欲下生入母胎時,放大光明,普照世界。
- ◎ 於降母胎入、住、出位,皆正了知。
- ◎ 既出胎已,即於地上,不待扶侍而行七步,自稱德號。
- ◎ 於初生時,

有大威德天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、牟呼洛伽等, 散以種種天妙華香,持天伎樂、上妙衣服、幢旛、寶蓋,殊勝供具而為供養。

- ◎又以無上三十二大丈夫相等,莊嚴其身。
- ◎ 住最後有最後生中,一切怨敵、一切魔軍、一切災橫不能侵害。坐菩提座,以慈定力摧伏眾魔。
- ◎ 一一支節,皆悉備足那羅延力。
- ◎ 於稚童時,不由習學,自然善巧,於諸世間工巧業處疾疾能入。
- ◎ 無師自然獨處三千大千世界,證得無上正等菩提。
- ◎ 索訶界主大梵天王自然來下,殷勤勸請哀愍世間宣說正法。
- ◎ 其定寂靜,設大雲雷,曾無覺受,安然不起。
- ◎ 為菩薩時,一切禽獸蠕動之類,皆極仰信,常來歸趣,隨其所欲親附而住。
- ◎ 既成佛已,下至傍生亦來供養。如彼彌猴獻清淨蜜,世尊哀受,歡喜舞躍。
- ◎ 龍雲常候,洗便降雨;若出遊行,止而不落。
- ◎ 菩薩如是若坐樹下,一切枝條并皆垂影,隨蔭其身,曾無虧捨。
- ◎ 證菩提已,於六年中,魔求其便竟不能得。
- ◎ 常俱行念每恆現前;由此念故,受想尋思生住滅等無不覺了。
- ◎ 又佛成就俱生威力,或有1見便饒益所攝,或有2賢聖行住所攝。

見便饒益所攝俱生威力者,謂諸世間若見如來,癲癇心亂還得本心,逆胎得順,盲者得視,聾者能聽,懷貪欲者得離貪纏,懷瞋恚者得離瞋纏,懷愚癡者得離癡纏。如是等類,當知是名見便饒益所攝俱生威力。

賢聖行住所攝俱生威力者,謂佛菩薩常右脅臥,如師子王。

雖現安處草葉等蓐,一脅而臥,曾無動亂。

一切如來應正等覺,雖現睡眠而無轉側。

大風卒起,不動身衣。行如師子,步若牛王。先舉右足,方移左足。

随所行地, 高處便下, 下處遂高, 坦然如掌, 無諸礫石、磚瓦等物。

心專遠離而入聚落,隨所入門,門若狹小自然高廣。

食所食時,有粒皆碎,無口不殫。

如是等類,當知是名賢聖行住所攝俱生威力。

◎ 般涅槃時,大地震動,眾星晃耀,交流而隕,諸方一時欻然大熱,遍滿虛空奏天大樂。

如是無量甚希有事,皆是如來俱生威力,非是神通威力所作。 如是名為諸佛菩薩俱生威力。

## ◇ 4,5 與聲聞、獨覺有共不共

云何諸佛菩薩威力,與聲聞、獨覺有共不共?

略由三相應知不共。

| 1 微細故 | 諸佛菩薩於無量無數諸有情類,及無量無數威力方便,如所應作諸利  |
|-------|---------------------------------|
|       | 益事,皆如實知,無不能作。是名微細。              |
| 2 品類故 | 一切品類神通威力、法威力、俱生威力悉皆成就。是名品類。     |
| 3 界故  | 以一切世界、一切有情界為威力境。是名為界。           |
|       | 聲聞但以二千世界及有情界為神通境,獨覺但以三千世界為神通境。  |
|       | 何以故?                            |
|       | 由彼唯為調伏一身而修正行,非諸有情;是故最極唯以一界為神通境。 |

除上所說,所餘諸佛菩薩威力,當知麤相,與諸聲聞、獨覺等共。

如是諸佛菩薩威力,聲聞、獨覺尚不能及,何況所餘一切天人異生外道。

諸佛菩薩略有三種神變威力。

- 1 神境神變所攝
- 2 記說神變所攝
- 3 教誡神變所攝

當知此三,如其所應,攝入三種神通威力。謂

神境智通威力 心差別智通威力 漏盡智通威力

### □ 6 成熟品

云何成熟?

當知成熟略有六種。

- 1成熟自性
- 2 所成熟補特伽羅
- 3 成熟差別
- 4成熟方便
- 5 能成熟補特伽羅
- 6 已成熟補特伽羅相

## ◆ 1成熟自性

云何成熟自性?謂由

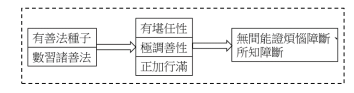
- 1 有善法種子
- 2 數習諸善法

故,獲得

能順二障斷淨增上身心

- 1有堪任性
- 2 極調善性
- 3 正加行滿

安住於此。



女性於此。

若遇大師、不遇大師,皆有堪任、有大勢力,無間能證煩惱障斷、所知障斷。

譬如癰痤,熟至究竟無間可破,說名為熟。

又如瓦器,熟至究竟無間可用,說名為熟。

又如眾果,熟至究竟無間可噉,說名為熟。

如是由有善法種子及數修習諸善法故,

獲得能順廣說乃至正加行滿,無間能證二障清淨,說名成熟。如是名為成熟自性。

## ◆ 2 所成熟補特伽羅

云何所成熟補特伽羅?謂所成熟補特伽羅略有四種:

- 1 住聲聞種性,於聲聞乘應可成熟補特伽羅
- 2 住獨覺種性,於獨覺乘應可成熟補特伽羅
- 3 住佛種性,於無上乘應可成熟補特伽羅
- 4 住無種性,於往善趣應可成熟補特伽羅

諸佛菩薩於此四事,應當成熟如是四種補特伽羅。 是名所成熟補特伽羅。

## ◆ 3 六種成熟差別

云何成熟差別?謂此差別略有六種。

|        | 」: 調此左別哨行八悝。                      |
|--------|-----------------------------------|
| 1 諸根成熟 | 謂:                                |
|        | 1 壽量具足   2 形色具足   3 族姓具足   4 自在具足 |
|        | 5 信言具足 6 大勢具足 7 人性具足 8 大力具足       |
|        | 此依身果異熟具足為所依故,堪任發起勇猛精進,            |
|        | 修諸善法,於勤修集一切明處心無厭倦。                |
|        | 諸根成熟故,解脫異熟障。                      |
| 2 善根成熟 | 謂性薄塵垢為所依止,性於諸惡不善法中心不樂人;           |
|        | 諸蓋輕微,尋思薄弱,柔和正直,隨順而取。              |
|        | 善根成熟故,能解脫業障。                      |
| 3 智慧成熟 | 謂具足正念,為性聰敏,有所堪任、有大勢力,             |
|        | 能解善說、惡說法義,能受、能持、能正通達,具足成熟俱生妙慧。    |
|        | 依此妙慧,有所堪任、有大勢力,能令其心究竟解脫一切煩惱。      |
|        | 智慧成熟故,解脫煩惱障。                      |
| 4 下品成熟 | 謂二因緣下品成熟。                         |
|        | 1 未久修習,諸根、善根、智慧成熟因緣未極增長;          |
|        | 2 串習下劣因緣。                         |
| 5 中品成熟 | 謂即於此二種因緣,隨一闕減,隨一具足。               |
| 6 上品成熟 | 謂二因緣俱無闕減。                         |

## ◆ 4成熟方便

云何成熟方便?當知此有二十七種。

|                      | ,先來串習諸善法故,後後位中善法 |
|----------------------|------------------|
| 種子轉增轉勝,生起堅住。是        | 名界增長。            |
| 當知界增長,由先世因現在成        | 熟。               |
| 2 現緣攝受 調於現法中無倒說法、無倒受 | 持,如理修行法隨法行。      |
| 當知現緣攝受,由現在因現在        | 成熟。              |
| 3 趣入 調得淨信增上力故,或有在家   | 遠離惡行,受持學處;       |
| 或趣非家遠離諸欲,受持學處        | •                |
| 4攝樂 謂依出離眾苦行跡,及依遠離    | 欲樂、自苦二邊行跡,於佛善說法毗 |
| 奈耶真實聖教深生愛樂。          |                  |
| 5 初發處 謂即最初於可厭法深生厭離;  | 於能成辦真實理義,如實了知有勝功 |
| 德,而創趣入。名初發處。         |                  |
| 6 非初發處 謂已趣入補特伽羅,現成熟時 | ,常不捨離諸佛菩薩,諸明了處轉轉 |
| 明了。由此成熟,轉轉增進。        |                  |
| 7 遠清淨 謂由懈怠,或由違緣,經極長  | 時,或經多生、或經多劫方能清淨。 |
| 8 近清淨 當知一切與遠清淨相違。    |                  |
| 9 加行 調為獲得自勝義利,猛利樂欲   | 為所依故;或怖當來墮諸惡趣,或怖 |
| 現法他所譏毀,於諸學處常勤        | 護持;無間所作、殷重所作。    |
| 10 意樂 調於諸法正觀察忍為所依故,  | 於佛善說法毗奈耶不可引奪,於他所 |
| 證深生信解。信有功德為所依        | 故,於三寶所及於獲得自義利所深信 |
| 無動。                  |                  |
| 11 財攝受               | 施與一切飲食等物;        |
| 或於隨順飲食等物有匱乏者,        | 施與隨順飲食等物。        |

| 12 法攝受     | 謂或宣說正法,施諸有情;或開顯正義,施諸有情。                                            |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
| 13 神通引攝    | 謂具神通者,哀愍有情故,或為有情意樂清淨、或為有情加行清淨                                      |
|            | 增上力故,示現種種神通變化。欲令有情見已、聞已,於佛聖教,                                      |
|            | 或當獲得意樂清淨,或當修行無倒加行。彼諸有情,由此神變引攝                                      |
|            | 心故,或有獲得意樂清淨,或有修行無倒加行。                                              |
| 14 宣說正法    | 謂於獲得自勝義利若無堪能,為說正法,伴助令彼發生正行;若有                                      |
|            | 堪能,為說正法,隨順令彼速證通慧。                                                  |
| 15 隱密說法    | 謂於嬰兒智慧有情,隱覆廣大甚深義法,為說麤淺易可悟入、易為                                      |
|            | 方便趣入處法。                                                            |
| 16 顯了說法    | 謂於廣大智慧有情,已善悟入聖教理者,為其開示廣大甚深道理處                                      |
|            | 法。                                                                 |
| 17下品加行     | 調若遠離無間加行及殷重加行。                                                     |
| 18 中品加行    | 謂或遠離無間加行,或復遠離殷重加行,於二加行隨闕一種。                                        |
| 19 上品加行    | 調無間加行及殷重加行二俱相應。                                                    |
| 20 聽聞      | 謂於佛語深生信解,精勤聽聞、受持、讀誦契經等法。                                           |
| 21 思惟      | 謂居遠離,樂思惟法,推度其義,解了決定。                                               |
| 22 修習      | 謂於止、舉、捨相正審觀察為先,深心欣樂修止、舉、捨。                                         |
| 23 攝受      | 調無染心,以親教師及軌範師道理方便,無有顛倒與作依止。又即                                      |
|            | 於彼發起種種別供事行。謂看病行,給施如法衣服、飲食、諸坐臥                                      |
|            | 具、病緣醫藥資生具行,除遣憂愁及惡作行,除遣煩惱、隨煩惱行。                                     |
| 24 7/2 / 1 | 如是等類,當知皆名別供事行。                                                     |
| 24 降伏      | 調深防護自身雜染。於毀犯者,若犯下品,慈心諫誨;若犯中品,                                      |
|            | 慈心訶罰;若犯上品,慈心驅擯。當知此中,諫誨、訶罰,令彼及<br>餘利益安樂。驅擯一種,若重攝受,令彼及餘利益安樂。若驅擯已,    |
|            | 時刊益女亲。驅損一種,石里懶文,令仮及時刊益女亲。石驅損亡,<br>  不重攝受,但令其餘利益安樂。                 |
|            | 小里爾文,但今兵邸利益女宗。<br>  何以故?餘若見彼毀犯因緣,既被驅擯,便自防護,不起毀犯故。                  |
| 25 自成熟     | 謂自宣說隨順正法,令諸有情出不善處,安立善處。如自所說,亦                                      |
| 43 日   以   | 調白旦號閱順正法,又語有頂山小菩處,女立菩處。如白別說,外   自修行法隨法行,令諸有情同分隨轉。勿使他人作如是說:汝自不      |
|            | 自修行公園公门, 文語有情円分園轉。勿仗他人作知定就, 沒百年<br>  能出不善處,安立善處,云何於他教授、諫舉、為作憶念?他應於 |
|            | 汝教授、諫舉、為作憶念。                                                       |
| 26 請他成熟    | 調若有餘無量有情,於彼發起上品愛敬;或復有餘善知方便,於說                                      |
|            | 正法已善修學;即應勸請殷勤營助,令其成熟無量有情。                                          |
| 27 俱成熟     | 謂具二種。若自成熟,若勸請他令其成熟。                                                |

由此所說二十七種成熟方便,當知令前六種成熟差別圓滿。所謂諸根成熟、善根成熟、智慧成熟、下品成熟、中品成熟、上品成熟。

## ◆ 5 能成熟補特伽羅

云何能成熟補特伽羅?謂略有六種菩薩,住菩薩六地,能成熟有情。

| 1 勝解行菩薩住勝解行地     | 勝解行         |
|------------------|-------------|
| 2 淨勝意樂菩薩住淨勝意樂地   | 淨勝意樂        |
| 3 行正行菩薩住行正行地     | 行正行         |
| 4 墮決定菩薩住墮決定地     | <b>墮</b> 決定 |
| 5 决定行正行菩薩住決定行正行地 | 決定行正行       |
| 6 到究竟菩薩住到究竟地     | 到究竟         |

住無種性補特伽羅,於往善趣而成熟時,有數退轉、有數應作。 安住種性補特伽羅,於往三乘而成熟時,無數退轉、無數應作。

### ◆ 6 已成熟補特伽羅相

云何已成熟補特伽羅相?

◎謂諸聲聞先已串習諸善法故,

若時安住下品成熟,爾時便有下品欲樂、下品加行。猶往惡趣,非於現法證沙門果,非於現法得般涅槃。

若時安住中品成熟,爾時便有中品欲樂、中品加行。不往惡趣,於現法中證沙門果,非於現法得般涅槃。

若時安住上品成熟,爾時便有上品欲樂、上品加行。不往惡趣,於現法中證沙門果,即於現法得般涅槃。

◎如說聲聞,獨覺亦爾。何以故?道與聲聞同種類故。

而此獨覺與諸聲聞有差別者,謂住最後有、最後所得身,無軌範師,宿習力故,修 三十七菩提分法,究竟斷滅一切煩惱,證阿羅漢,故名獨覺。

若諸菩薩住勝解行地,名下品成熟。

住淨勝意樂地,名中品成熟。

住墮決定、到究竟地,名上品成熟。

若時菩薩住下品成熟,爾時便有下品欲樂、下品加行。猶往惡趣。

此盡第一無數劫邊際,熾然、無動、極善清淨覺品善法,當知一切皆未相應。

若時菩薩住中品成熟,爾時便有中品欲樂、中品加行。不往惡趣。

此盡第二無數劫邊際,熾然、無動、覺品善法已得相應,極善清淨覺品善法未得 相應。

若時菩薩住上品成熟,爾時便有上品欲樂、上品加行。不往惡趣。

此盡第三無數劫邊際,熾然、無動、極善清淨覺品善法,當知一切皆悉成就。

- ✓ 今於此中,性淳厚故,極猛盛故,能有上品廣大果故,大勝利故,名為熾然。
- ✓ 不轉還故,不退墮故,常勝進故,名為無動。
- ✓ 菩薩地中最無上故,當知說名極善清淨。 當知此中,

| 1 | 若財攝受所作成熟                           |  |
|---|------------------------------------|--|
|   | 17 K   18 X   11   E   12 K   13 K |  |

- 2 若神通引攝所作成熟
- 3 若隱密說法所作成熟
- 4 若下品加行所作成熟
- 5 若唯聽聞所作成熟

| 七地     |      |
|--------|------|
| 1種姓地   |      |
| 2勝解行地  | 下品成熟 |
| 3淨勝意樂地 | 中品成熟 |
| 4行正行地  |      |
| 5決定地   | 上品成熟 |
| 6決定行地  |      |
| 7到究竟地  |      |

如是五種所作成熟,若於長時修習彼法,尚為下品,況於少時修習彼法。 其餘一切成熟因緣所作成熟,當知皆有三品道理。謂若於彼下品修習,成下成熟; 中品修習,成中成熟;上品修習,成上成熟。

此下中上三品成熟,當知一一復有三品。

於下品中,有下下、下中、下上三品成熟;

於中品中,有中下、中中、中上三品成熟;

於上品中,有上下、上中、上上三品成熟。

如是等類諸佛菩薩成熟有情,當知展轉差別道理有無量品。

此中菩薩,由前所說成熟因緣,為欲成熟自佛法故,精勤修集諸根成熟、善根成熟、智慧成熟、下品成熟、中品成熟、上品成熟。

又欲令他諸有情類補特伽羅乘三乘法而出離故,往善趣故,修集如是六種成熟。

#### 卷 38

## □ 7 菩提品 (卷 38)

## ◆ 自性

1云何菩提?調略說1二斷、2二智,是名菩提。

| 1 二斷 | 1 煩惱障斷。                |
|------|------------------------|
|      | 2 所知障斷。                |
| 2 二智 | 1 煩惱障斷故,畢竟離垢,一切煩惱不隨縛智。 |
|      | 2 所知障斷故,於一切所知無礙無障智。    |

2復有異門。謂1清淨智、2一切智、3無滯智。

一切煩惱并諸習氣無餘永害,遍一切種不染,無明無餘永斷,是名無上正等菩提。

| 1清淨智 | 一切煩惱并諸習氣畢竟斷故,名清淨智。             |  |
|------|--------------------------------|--|
| 2一切智 | 於一切界、一切事、一切品、一切時智無礙轉,名一切智。     |  |
|      | ◎ 界有二種:1世界2有情界                 |  |
|      | ◎ 事有二種:1有為2無為                  |  |
|      | ◎ 即此有為、無為二事無量品別,名一切品。謂:        |  |
|      | 1 自相展轉種類差別故                    |  |
|      | 2 共相差別故                        |  |
|      | 3 因果差別故                        |  |
|      | 4 界趣差別故                        |  |
|      | 5 善、不善、無記等差別故                  |  |
|      | ◎ 時有三種:1過去2未來3現在               |  |
|      | 即於如是一切界、一切事、一切品、一切時,如實知故,名一切智。 |  |
| 3無滯智 | 暫作意時,遍於一切無礙速疾無滯智轉。             |  |
|      | 不由數數作意思惟,依一作意遍了知故。             |  |

- 3 復有異門。謂
- 1百四十不共佛法
- 2 如來無諍、願智、無礙解等

是名無上正等菩提。

百四十不共佛法者,謂

| 三十二大丈夫相 |
|---------|
| 八十隨好    |
| 四一切種清淨  |
| 十力      |
| 四無所畏    |
| 三念住     |
| 三不護     |
| 大悲      |
| 無忘失法    |
| 永害習氣    |
| 一切種妙智   |
|         |

是諸佛法,建立品中當廣分別。

### ◆ 最勝

如是菩提名為最勝,七種最勝共相應故。由是因緣,於諸菩提最為殊勝。 云何名為七種最勝?

|        | 主权加,                          |  |
|--------|-------------------------------|--|
| 1 所依最勝 | 由諸如來以三十二大丈夫相等莊嚴其身,故名所依最勝。     |  |
| 2 正行最勝 | 由諸如來自利利他,利益安樂無量眾生,哀愍世間,令諸天人獲得 |  |
|        | 義利利益安樂而行正行,故名正行最勝。            |  |
| 3 圓滿最勝 | 由諸如來無上無等四種圓滿,謂                |  |
|        | 1 戒圓滿 2 見圓滿 3 軌則圓滿 4 淨命圓滿     |  |
|        | 皆悉成就,故名圓滿最勝。                  |  |
| 4 智最勝  | 由諸如來無上無等四無礙解,謂                |  |
|        | 1法無礙解                         |  |
|        | 2 義無礙解                        |  |
|        | 3訓詞無礙解 天眼通、天耳通、他心通、宿命通、       |  |
|        | 4 辯說無礙解 神足通、漏盡通。              |  |
|        | 皆悉成就,故名智最勝。                   |  |
| 5 威力最勝 | 由諸如來無上無等,如前所說六種神通皆悉成就,故名威力最勝。 |  |
| 6 斷最勝  | 由諸如來無上無等,一切煩惱習氣永斷,及一切所知障永斷皆悉成 |  |
|        | 就,故名斷最勝。                      |  |
| 7 住最勝  | 由諸如來多住無上無等三住,謂聖住、天住、梵住,故名住最勝。 |  |
|        | 當知此中,                         |  |
|        | 空、無願、無相住,及滅盡定住,是名聖住。  聖住      |  |
|        | 四種靜慮、四無色定,是名天住。               |  |
|        | 四種無量,是名梵住。                    |  |
|        | 於此三住中,如來多住四最勝住。               |  |
|        | 謂於聖住中,多住空住、滅盡定住;              |  |
|        | 於天住中,多住無動第四靜慮住;               |  |
|        | 於梵住中,多住大悲住。                   |  |

由是如來晝夜六時,晝三夜三,常以佛眼觀察世間誰增、誰減,我應令誰未起善根而種善根,廣說乃至我應令誰建立最勝阿羅漢果。

#### 又諸如來

| 1 所依最勝故,名大丈夫。    | 大丈夫     |
|------------------|---------|
| 2 正行最勝故,名大悲者。    | 大悲者     |
| 3圓滿最勝故,名大戒者及大法者。 | 大戒者及大法者 |
| 4 智最勝故,名大慧者。     | 大慧者     |
| 5 威力最勝故,名大神通者。   | 大神通者    |
| 6 斷最勝故,名大解脫者。    | 大解脫者    |
| 7 住最勝故,名多安住廣大住者。 | 多安住廣大住者 |

◆《瑜伽師地論》卷 98:三住為依,當知增上心學、慧學所有差別: 謂由天住、梵住差別,應知增上心學差別。

由諸所有覺分等法,聖住差別,應知增上慧學差別。

四靜慮、四無色等,名為天住。

四無量定,名為梵住。

四聖諦智、四種念住,乃至道支、四種行跡、

勝奢摩他毘缽舍那、四法跡等,當知一切皆名聖住。

· (聖住)四聖諦智、四念住、四正斷、四神足、 · 五根、五力、七覺支、八聖道、四行跡、 · 勝奢摩他毘缽舍那、四法跡

## ◆ 十種功德名號隨念功德

又諸如來略有十種功德名號隨念功德。何等為十?謂薄伽梵,號為:

| 又        |                                                                                                                                                        |  |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 1如來      | 言無虛妄,故名如來。                                                                                                                                             |  |
| 2應       | 已得一切所應得義,應作世間無上福田,應為一切恭敬供養,是故名應。                                                                                                                       |  |
| 3 正等覺    | 如其勝義覺諸法故,名正等覺。                                                                                                                                         |  |
| 4 明行圓滿   | 明謂三明,行如經說止觀二品。極善圓滿,是故說名明行圓滿。                                                                                                                           |  |
| 5 善逝     | 上昇最極,永不退還,故名善逝。                                                                                                                                        |  |
| 6世間解     | 善知世界及有情界一切品類染淨相故,名世間解。                                                                                                                                 |  |
| 7無上丈夫調御士 | 一切世間唯一丈夫,善知最勝調心方便,是故說名無上丈夫調御士。                                                                                                                         |  |
| 8 天人師    | 為實智故<br>為實義故<br>為實法故<br>與顯了義為開導故<br>與一切義為所依故<br>與不了義為能了故<br>與所生疑為能斷故<br>與所生疑為能斷故<br>與甚深處為能顯故,令明淨故<br>與一切法為根本故,為開導故,為所依故<br>能正教誡教授天人,令其出離一切眾苦,是故說佛名天人師。 |  |
| 9 佛      | 於能引攝義利法聚,<br>於能引攝非義利法聚,<br>於能引攝非義利非非義利法聚,<br>遍一切種現前等覺,故名為佛。                                                                                            |  |
| 10 薄伽梵   | 能破諸魔大力軍眾,具多功德,名薄伽梵。                                                                                                                                    |  |

### ◆ 出現

- ◎ 或有多劫,無有一佛出現於世;或有一劫,有眾多佛出現於世。
- ◎ 彼彼十方無量無數諸世界中,應知同時有無量佛出現於世。何以故? 於十方界,現有無量無數菩薩,同時發願、同勤修集菩提資糧。

若一菩薩,於如是日、於如是分、於如是月、於如是年發菩提心,願趣菩提。

即於此日、即於此分、即於此月、即於此年,一切亦爾。

如一菩薩勇悍策勵,熾然精進,一切亦爾。

於今現見此世界中,多百菩薩同時發願、同修惠施、同修淨戒、同修忍辱、同修精進、同修靜慮、同修智慧,況於十方無量無邊諸佛世界。

- ◎ 又於十方現有無量無數三千大千佛土,無二菩薩同時修集菩提資糧,俱時圓滿, 於一佛土并出於世,一時成佛,況有無量無數菩薩於一世界一時成佛。
- ◎ 又不應言:眾多菩薩同時修集菩提資糧,俱時圓滿,前後相避,次第成佛。 亦不應言:一切菩薩皆不成佛。

是故當知,眾多菩薩同時修集菩提資糧俱圓滿者,於十方面無量無數隨其所淨空無如來諸佛國土,各別出世,同時成佛。

- ◎由此道理,多世界中,決定應有眾多菩薩同時成佛。決定無有一佛土中,有二如來俱時出世。何以故?
  - ✓ 菩薩長夜起如是願,隨令增長:

「我當獨一,於無導首諸世界中,為作導首,調伏有情,令脫眾苦、令般涅槃。」如是長夜所起大願隨令增長,攝受正行得成滿故,無二如來於一世界俱時出現。

- ✓ 又一如來,於一三千大千佛十,普能施作一切佛事,是故第二如來出世無所利益。
- ✓ 又一如來,於一佛土出現於世,令諸有情成辦自義,極為熾盛、極為隨順。 何以故?

彼作是思:一切世間唯一如來,更無第二。

若於此土化事已訖,或往餘方,或入滅度。

我等何從當修梵行?我等何從當聞正法?

如是思已,發起深厚欲勤精進,速修梵行、速聞正法。

若一佛土多佛出世,彼於所作不能速疾。

故一佛土一佛出世,令諸有情成辦自義,極為熾盛、極為隨順。

### ◆ 差別

- ◎一切如來一切功德平等平等無有差別。唯除四法。
  - 1 壽量
  - 2 名號
  - 3 族姓
  - 4 身相
- 一切如來於此四法有增減相,非餘功德。
- ◎又非女身能證無上正等菩提。

何以故?一切菩薩於過第一無數劫時,已捨女身,乃至安坐妙菩提座,曾不為女。 一切母邑性多煩惱、性多惡慧。

非諸稟性多煩惱身、多惡慧身能證無上正等菩提。

#### 如是無上正等菩提,

如說自性,應如實知。

如說最勝,應如實知。

如說十種功德名號隨念功德,應如實知。

如說出現,應如實知。

如說差別,應如實知。

#### 又此菩提,

為不思議,超過一切尋思道故。

為無有量,無邊功德所集成故。

為無有上,生成一切聲聞、獨覺及與如來諸功德故。

是故唯佛所證菩提,最上、最尊、最妙、最勝。

## □ (B)如是應學

已說菩薩所應學處。如是應學,我今當說。

## □ 8 力種姓品 --- 培養十力種姓的七個方法

嗢柁南曰:

勝解多求法 說法修法行 正教授教誡 方便攝三業

若諸菩薩欲於菩薩所應學處精勤修學,最初定

| 石品日產的於日產用心手處情數形字  | 日又リノノ |
|-------------------|-------|
| 1 應具多勝解           |       |
| 2 應求正法            |       |
| 3 應說正法            |       |
| 4 應正修行法隨法行        |       |
| 5 應正教授,           |       |
| 6 應正教誡            |       |
| 7應住無倒教授、教誡,方便所攝身語 | 意業    |
|                   |       |

| 8 力種姓品     | 如 |
|------------|---|
| 9 施品       | 是 |
| 10 戒品      | 應 |
| 11 忍品      | 學 |
| 12 精進品     |   |
| 13 靜慮品     |   |
| 14 慧品      |   |
| 15 攝事品     |   |
| 16 供養親近無量品 |   |

如來十力:(顯揚四卷)

| 1處非處智力          |
|-----------------|
| 2 自業智力          |
| 3 靜慮解脫三摩地三摩缽底智力 |
| 4根上下智力          |
| 5 種種勝解智力        |
| 6 種種界智力         |
| 7 遍趣行智力         |
| 8 宿住隨念智力        |
| 9 死生智力          |
| 10 漏盡智力         |

## ◆ 1 多勝解

云何菩薩具多勝解?調諸菩薩於其八種勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。

| 1三寶功德    | 於三寶功德勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。     |
|----------|-----------------------------|
|          | 謂於佛法僧真實功德具多勝解。              |
| 2 佛菩薩威力  | 於佛菩薩威力勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。    |
|          | 謂於如前所說威力具多勝解。               |
| 3 真實義    | 於真實義勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。      |
|          | 謂於如前所說真實義具多勝解。              |
| 4 因      | 於因勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。        |
|          | 謂於種種如應所攝無顛倒因具多勝解。           |
| 5 果      | 於果勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。        |
|          | 謂於種種如應所攝無顛倒果具多勝解。           |
| 6 應得義    | 於應得義勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。      |
|          | 謂於無上正等菩提所應得義,我有堪任定當能得具多勝解。  |
| 7 得方便    | 於得方便勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。      |
|          | 謂於一切菩薩學道能得方便,由此方便得應得義具多勝解。  |
| 8 善言、善語、 | 於善言、善語、善說勝解依處,具足成就淨信為先決定喜樂。 |
| 善說       | 謂於契經、應頌、記別等法具多勝解。           |

於此八種勝解依處,應知菩薩由二因緣具多勝解。

- 1多修勝解故
- 2 積集猛利忍故

### ▶ 2 求法

彼諸菩薩求正法時,當何所求?云何而求?何義故求?

## ◇當何所求

調諸菩薩以要言之,當求一切菩薩藏法、聲聞藏法、一切外論、一切世間工業處論。

| 一切菩薩藏法<br>聲聞藏法 | 當知於彼十二分教,方廣一分,唯菩薩藏;<br>所餘諸分,有聲聞藏。                        | 1 契經 2 應頌                    |
|----------------|----------------------------------------------------------|------------------------------|
| 一切外論           | 一切外論略有三種: <ul><li>1因論</li><li>2聲論</li><li>3醫方論</li></ul> | 3 記別<br>4 諷頌<br>5 自說<br>6 因緣 |
| 一切世間工業處論       | 一切世間工業處論,非一眾多種種品類。<br>謂金師、鐵師、末尼師等工業智處。                   | 7 譬喻<br>8 本事<br>9 本生         |
| 如是一切明處所攝有五明處。  |                                                          |                              |

- 1 內明處
- 2 因明處
- 3聲明處
- 4醫方明處
- 5 工業明處

菩薩於此五種明處若正勤求,則名勤求一切明處。 諸佛語言,名內明論,此幾相轉? 如是乃至一切世間工巧業處,名工業明論,此幾相轉?

| 1內明處   | 1 顯示正因果相           |
|--------|--------------------|
|        | 2 顯示已作不失、未作不得相     |
| 2 因明處  | 1 顯示摧伏他論勝利相        |
|        | 2 顯示免脫他論勝利相        |
| 3 聲明處  | 1 顯示安立界相、能成立相      |
|        | 2 顯示語工勝利相          |
| 4醫方明處  | 1 顯示病體善巧相          |
|        | 2 顯示病因善巧相          |
|        | 3 顯示斷已生病善巧相        |
|        | 4顯示已斷之病當不更生善巧相     |
| 5 工業明處 | 1 顯示各別工巧業處所作成辦種種異相 |

## ★ 内明因果相

云何內明論顯示正因果相?

謂有十種因,當知建立無顛倒因,攝一切因。

或為雜染、或為清淨、或為世間彼彼稼穡等無記法轉。

云何十因?

| 1 隨說因   | 謂一切法,名為先故想,想為先故說,是名彼諸法隨說因。     |
|---------|--------------------------------|
| 2 觀待因   | 觀待此故,此為因故,於彼彼事若求、若取,此名彼觀待因。如:  |
|         | 觀待手故,手為因故,有執持業。                |
|         | 觀待足故,足為因故,有往來業。                |
|         | 觀待節故,節為因故,有屈伸業。                |
|         | 觀待饑渴故,饑渴為因故,於諸飲食若求、若取。         |
|         | 隨如是等無量道理,應當了知觀待因相。             |
| 3 牽引因   | 一切種子,望後自果,名牽引因。                |
| 4 攝受因   | 除種子外,所餘諸緣,名攝受因。                |
| 5 生起因   | 即諸種子,望初自果,名生起因。                |
| 6引發因    | 即初種子所生起果,望後種子所牽引果,名引發因。        |
| 7 定別因   | 種種異類,各別因緣,名定別因。                |
| 8 同事因   | 若觀待因、若牽引因、若攝受因、若生起因、若引發因、若定別因, |
|         | 如是諸因總攝為一,名同事因。                 |
| 9 相違因   | 於所生法能障礙因,名相違因。                 |
| 10 不相違因 | 此障礙因若闕、若離,名不相違因。               |

#### 當知相違略有六種。

| 1語言相違  | 謂有一類,或諸沙門、或婆羅門,所造諸論前後相違。      |
|--------|-------------------------------|
| 2 道理相違 | 謂為成立諸所成立諸所知義,建立比量,不與證成道理相應。   |
| 3 生起相違 | 謂所生法,能生緣闕,障生緣會。               |
| 4 同處相違 | 謂明、闇,貪、瞋,苦樂等法。                |
| 5 怨敵相違 | 謂毒蛇、鼠狼,貓貍、鼷鼠,互為怨敵、惡知識等。       |
| 6 障治相違 | 謂修不淨與諸貪欲,修慈與瞋,修悲與害,修七覺支、八聖道支與 |
|        | 三界繋一切煩惱。                      |

於此義中,正意唯取生起相違。

#### 此一切因,二因所攝。

| 1能生因  | 牽引種子、生起種子名能生因 |
|-------|---------------|
| 2 方便因 | 所餘諸因名方便因。     |

#### 復有四緣。

| 1 因緣   | 若能生因,是名因緣                      |  |
|--------|--------------------------------|--|
| 2 等無間緣 | 等無間緣及所緣緣,唯望一切心心法說。             |  |
| 3 所緣緣  | 由1彼一切心及心法前生開導所攝受故,2所緣境界所攝受故,方生 |  |
|        | 方轉。是故當知等無間緣及所緣緣,攝受因攝。          |  |
| 4 增上緣  | 若方便因,是增上緣                      |  |

如是十因,云何能令一切世間種種事轉?云何能令雜染事轉?云何能令清淨事轉?

- 1 調於世間種種稼穡墮諸穀數世資生物,所有種種名想言說, 調大麥、小麥、稻穀、胡麻、大小豆等。即此望彼種種稼穡,為隨說因。 如言大麥,持去、持來,若磨、若置,如是等類種種隨說。 如說大麥,餘小麥等,當知亦爾。
- 2 觀待饑渴羸劣身住,觀待段食所有愛味, 於彼追求、執取、受用,即說彼法為觀待因。
- 3 由彼各別自種子故,種種稼穡差別而生,即說彼種子為此牽引因。
- 4 地、雨等緣,能生於芽,名攝受因。
- 5 即彼種子望所生芽,名生起因。
- 6 芽、莖、葉等展轉相續,望彼稼穡若成、若熟,為引發因。
- **7**從大麥種生大麥芽、大麥苗稼,不生餘類。如是所餘,當知亦爾。 即說彼為此定別因。
- 8 即彼一切從觀待因至定別因,同為稼穡而得成熟,名同事因。 非彼稼穡隨闕一因而得成熟,是故一切和合說為此同事因。
- 9霜雹災等諸障礙法,望彼滋稼為相違因。
- 10 彼闕無障,是諸滋稼不相違因。

如是十因,於餘世間種種事物,隨其所應,當知廣如攝穀論說。

- 1 又於一切雜染緣起所有種種名想言說, 調無明、行、識、名色,廣說乃至老死愁悲憂苦擾惱。 即此望彼諸雜染法,為隨說因。 如言無明緣行,乃至生緣老死。如是等類種種隨說。
- 2 觀待境界所有愛味,於諸有支相續流轉,即彼望此諸雜染法,為觀待因。
- **3** 於現法中,無明等法所有已生已長種子,今此種子,望於餘生生老死等,為牽引因。
- 4 近不善士、聞不正法、非理作意,及先串習所引勢力生無明等,名攝受因。
- 5 無明等法各別種子,名生起因。
- 6 從無明支乃至有支,展轉引發後後相續,望於餘生生老死等,為引發因。
- 7餘無明支及自種子,乃至有支,能生那落迦; 餘無明支及自種子,乃至有支,能生傍生、餓鬼、人、天,當知亦爾。 即此望彼諸雜染法,名定別因。
- 8即彼一切從觀待因至定別因,名同事因。
- 9 此雜染法相違因者, 謂出世間種性具足,值佛出世演說正法,親近善士,聽聞正法,如理作意,法 隨法行,及與一切菩提分法。
- 10 即如所說種種善法若闕、若離,是雜染法不相違因。

如是十因,應知能起一切有情一切雜染。

- 1 又於一切清淨品法及滅涅槃所有種種名想言說,即此望彼諸清淨法,為隨說因。 如言:念住、正斷,乃至八聖道支;無明滅故行滅,廣說乃至生滅故老死滅。 如是等類種種隨說。
- 2 觀待諸行多過患故,樂求清淨、攝受清淨、成滿清淨,彼望於此為觀待因。
- **3** 安住種性補特伽羅,種性具足,能為上首,證有餘依及無餘依二涅槃界,彼望 清淨,為牽引因。
- 4 親近善士、聽聞正法、如理作意,及先所作諸根成熟,名攝受因。
- 5 種性所攝一切無漏菩提分法所有種子, 望彼一切菩提分法, 為生起因。
- 6即自種子所生一切菩提分法,漸次能證若有餘依、若無餘依二涅槃界,名引發因。
- 7 聲聞種性,以聲聞乘能般涅槃;獨覺種性,以獨覺乘能般涅槃;大乘種性,以 無上乘能般涅槃;彼望清淨,為定別因。
- 8 若清淨品觀待因乃至定別因,彼望清淨,為同事因。
- 9 種性不具足,不值佛出世,生諸無暇處,不親近善士,不聽聞正法,不如理作意,數習諸邪行,彼望清淨,為相違因。
- 10 此相違因若闕、若離,是名清淨不相違因。

若雜染品諸相違因,當知即是清淨法因;若清淨品諸相違因,當知即是雜染法因。

如是現有雜染十因、清淨十因,過去、未來曾當染淨皆亦如是。

一切唯有如是十因,除此無有若過若增。

於此相中,云何為果?謂略有五。

| 7/ PU 11 1 |                                |  |
|------------|--------------------------------|--|
| 1 異熟果      | 諸不善法,於諸惡趣受異熟果;善有漏法,於諸善趣受異熟果;   |  |
|            | 是名異熟果。                         |  |
| 2 等流果      | 習不善故,樂住不善,不善法增。修習善故,樂住善法,善法增長。 |  |
|            | 或似先業,後果隨轉,是名等流果。               |  |
| 3離繫果       | 八支聖道滅諸煩惱,名離繫果。                 |  |
|            | 若諸異生,以世俗道滅諸煩惱,不究竟故,非離繫果。       |  |
| 4 士用果      | 諸有一類,於現法中,依止隨一工巧業處,起士夫用。       |  |
|            | 所謂農作、商賈、事王、書畫、算數、占卜等事。         |  |
|            | 由此成辦諸稼穡等財利等果,是名士用果。            |  |
| 5 增上果      | 若眼識等,是眼根增上果;乃至意識等,是意根增上果。      |  |
|            | 眾生身分不散不壞,是命根增上果。               |  |
|            | 二十二根,各各能起自增上果。當知一切名增上果。        |  |
|            | 二十二根增上作用,如攝事分應知其相。             |  |

菩薩於是內明所顯正因果相如實知已,精勤修習,令<u>處非處智力種性</u>漸得清淨、漸得增長。

### ★ 内明已作不失、未作不得相

云何內明論顯示已作不失、未作不得相?

謂諸有情自所作業,雖復作已經多百劫,與果功能終無失壞。

亦無不作、或復異作,而有異熟、或異熟果。

菩薩於是內明所顯已作不失、未作不得相如實知已,精勤修習,令其<u>自業智力種性</u> 漸得清淨、漸得增長。

### ◇云何而求

菩薩云何求聞正法?

謂諸菩薩於善說法,應當安住猛利愛重,求聞正法。

如是略說於善說法安住猛利愛重之相。

- 1 調諸菩薩為欲聽聞一善說法,假使路由猛焰熾然大熱鐵地,無餘方便可得聞是善說法者,即便發起猛利愛重,歡喜而入,何況欲聞多善言義。
- 2 又諸菩薩於自身分,及於一切資身眾具飲食等事所有愛重,於欲聽聞諸善說法所有愛重;以前愛重方後愛重,於百分中不及其一,於千分中亦不及一,於數分中亦不及一,於算分中亦不及一,乃至鄔波尼煞曇分亦不及一。

聽聞正法

菩薩如是於善說法深生敬重,常樂聽聞諸善說法,無有勞倦,亦無厭足。

淨信淳厚,其性柔和,心直見直。

愛敬德故、愛敬法故,往法師所。

無難詰心,有敬重心,無高慢心。

專為求善,非顯己德。

為欲安立自他善根,不為利養恭敬因緣。

菩薩具足如是功德,往法師所,

無雜染心、無散亂心聽聞正法。

云何菩薩無雜染心聽聞正法?謂聽法時,

其心遠離貢高雜染,

其心遠離輕慢雜染,

其心遠離怯弱雜染。

由六種相,其心遠離賈高雜染;

由四種相,其心遠離輕慢雜染;

由一種相,其心遠離怯弱雜染。

| 和611年1117年 |              |            |
|------------|--------------|------------|
| 無          | 遠離貢高         | 1應時而聽      |
| 雜          |              | 2 殷重而聽     |
| 染          |              | 3 恭敬而聽     |
| 心          |              | 4 不為損害     |
|            |              | 5 不為隨順     |
|            |              | 6 不求過失     |
|            | 遠離輕慢         | 1 恭敬正法     |
|            |              | 2 恭敬說法補特伽羅 |
|            |              | 3 不輕正法     |
|            |              | 4 不輕說法補特伽羅 |
|            | 遠離怯弱         | 1不自輕懱      |
| 無          | 1 求悟解心       | 聽聞正法       |
| 散          | 2 專一趣心       | 聽聞正法       |
| 亂          | 3 聆音屬耳       | 聽聞正法       |
| 心          | 心 4 掃滌其心聽聞正法 |            |
|            | 5 攝一切心       | 聽聞正法       |

- ◎ 調聽法時,應時而聽、殷重而聽、恭敬而聽、不為損害、不為隨順、不求過失。 由此六相,其心遠離貢高雜染。
- ◎又聽法時,恭敬正法、恭敬說法補特伽羅、不輕正法、不輕說法補特伽羅。由此 四相,其心遠離輕慢雜染。
- ◎又聽法時,不自輕懱。由此一相,其心遠離怯弱雜染。

菩薩如是無雜染心聽聞正法。

云何菩薩無散亂心聽聞正法?謂由五相。

- 1 求悟解心聽聞正法
- 2 專一趣心聽聞正法
- 3 聆音屬耳聽聞正法
- 4 掃滌其心聽聞正法
- 5 攝一切心聽聞正法

菩薩如是求聞正法。

| 在分 。        |  |  |
|-------------|--|--|
| 1 應時而聽      |  |  |
| 2 殷重而聽      |  |  |
| 3 恭敬而聽      |  |  |
| 4 不為損害      |  |  |
| 5 不為隨順      |  |  |
| 6 不求過失      |  |  |
| 7 恭敬正法      |  |  |
| 8 恭敬說法補特伽羅  |  |  |
| 9 不輕正法      |  |  |
| 10 不輕說法補特伽羅 |  |  |
| 11 不自輕懱     |  |  |
| 12 求悟解心聽聞正法 |  |  |
| 13 專一趣心聽聞正法 |  |  |
| 14 聆音屬耳聽聞正法 |  |  |
| 15 掃滌其心聽聞正法 |  |  |
| 16 攝一切心聽聞正法 |  |  |

#### ◇何義故求

菩薩何故求聞正法?

- ✓ 調諸菩薩求內明時,為正修行法隨法行,為廣開示利悟於他。
- ✓ 若諸菩薩求因明時,為欲如實了知外道所造因論是惡言說;為欲降伏他諸異論; 為欲於此真實聖教,未淨信者令其淨信,已淨信者倍令增廣。
- ✓ 若諸菩薩求聲明時,為令信樂典語眾生,於菩薩身深生敬信。為欲悟入詁訓言音 文句差別,於一義中種種品類殊音隨說。
- ✔ 若諸菩薩求醫明時,為息眾生種種疾病,為欲饒益一切大眾。
- ✓ 若諸菩薩求諸世間工業智處,為少功力多集珍財,為欲利益諸眾生故,為發眾生 甚希奇想,為以巧智平等分布,饒益攝受無量眾生。

| 1 內明  | 為正修行法隨法行。                   |
|-------|-----------------------------|
|       | 為廣開示利悟於他。                   |
| 2 因明  | 為欲如實了知外道所造因論是惡言說。           |
|       | 為欲降伏他諸異論。                   |
|       | 為欲於此真實聖教,未淨信者令其淨信,已淨信者倍令增廣。 |
| 3 聲明  | 為令信樂典語眾生,於菩薩身深生敬信。          |
|       | 為欲悟入詁訓言音文句差別,於一義中種種品類殊音隨說。  |
| 4醫方明  | 為息眾生種種疾病。                   |
|       | 為欲饒益一切大眾。                   |
| 5 工業明 | 為少功力多集珍財。                   |
|       | 為欲利益諸眾生故。                   |
|       | 為發眾生甚希奇想。                   |
|       | 為以巧智平等分布。                   |
|       | 饒益攝受無量眾生。                   |

菩薩求此一切五明,為令無上正等菩提大智資糧速得圓滿。 非不於此一切明處次第修學,能得無障一切智智。

如是已說一切菩薩正所應求,如是而求,為此義求。

### ◆ 3 說法

菩薩為他說正法時,當何所說?云何而說?何義故說?

### ◇當何所說

調諸菩薩正所應求,即是所說。 為此義求,即為此義而為他說。

#### ◇云何而說

依二種相應為他說。

- 1 依隨順說應為他說。
- 2 依清淨說應為他說。

#### 力種姓品

- 1最初定應具多勝解 2應求正法
- 3 應說正法
- 4 應正修行法隨法行
- 5 應正教授
- 6 應正教誡
- 7 應住無倒教授、教誡方 便所攝身語意業

#### ★ 1 隨順說

- 1 調諸菩薩應當安住如法威儀而為他說,非不安住如法威儀。
  - 不為無病處高座者而說正法,
  - 不為坐者立說正法,
  - 不應居後為前行者而說正法,
  - 不為覆頭而說正法。
  - 如別解脫經廣說應知。何以故?諸佛菩薩敬重法故。
- 2 又於正法生尊重時,令他於法起極珍貴,恭敬聽聞而不輕毀。
- 3 又為一切說一切法,無間而說。
- 4 又於正法不生慳吝,不作師拳。
- 5 又於正法,如其文句次第而標,如其文句次第而釋,如其次第分別其義。
- 6 又若引攝義利法義,應標、應釋、應廣分別,非不引攝義利法義。
- 7 又應示現所應示現。
- 8 又應教導所應教導。
- 9 又應讚勵所應讚勵。
- 10 又應慶慰所應慶慰。
- 11 又依現、比、至教道理而說正法,非不依彼三量道理。
- 12 又所宣說順往善趣。
- 13 又所宣說無亂、易入,而不隱密。
- 14 又所官說應四聖諦。
- 15 又處一切眾說正法時,隨眾所應而為宣說。

菩薩依此十五種相,諸隨順說普為利他,應如是說。

## ★ 2 清淨說

#### 謂諸菩薩,

- 1於己有怨諸有情類,應住慈心,為說正法。
- 2 於行惡行諸有情類,住利益心,應說正法。
- 3 於諸有樂有苦、放逸下劣有情,應當安住利益安樂哀愍之心,為說正法。
- 4 不以嫉纏增上力故,自讚毀他。
- 5以無染心,不希利益恭敬讚頌,為他說法。

菩薩依止此五種相,諸清淨說普為利他,應如是說。

#### 如是菩薩說正法相略有二十。

| 1以時   | 11 應理       |
|-------|-------------|
| 2 重法  | 12 稱順       |
| 3 次第  | 13 無亂       |
| 4相續   | 14 如法       |
| 5 隨順  | 15 順眾       |
| 6 歡喜  | 16 慈心       |
| 7 愛樂  | 17 利益心      |
| 8 悅豫  | 18 哀愍心      |
| 9 欣勇  | 19 不自讚毀他    |
| 10 不擯 | 20 不依利養恭敬讚頌 |

菩薩如是應常為他宣說正法。

### ◆ 4 法隨法行

云何菩薩法隨法行?當知此行略有五種。 謂如所求、如所受法,1身2語3意業無倒隨轉,4正思、5正修。

#### ◇ 身語意業

若佛世尊 1 於彼諸法,制身語意令不造作。2 於此諸法,開身語意令其造作。 即於如是二種法中,身語意業無倒遠離、無倒修證。 是名菩薩於諸法中,身語意業無倒隨轉,法隨法行。

#### ◇ 正思

云何菩薩於法正思?

謂諸菩薩獨居閑靜,隨所聞法樂欲思惟、樂欲稱量、樂欲觀察。

先當遠離不思議處,思惟彼法。恆常思惟,無間加行、殷重加行,而無慢緩。

是諸菩薩勇猛精進思惟法時,於其少分以理觀察而隨悟入。於其少分,但深信解。

凡所思惟,但依其義,不依其文。 7 如實了知默說、大說。

正能悟入最初思惟。

默說、大說

- (1) 藏文是黑說、大說。
- (2)瑜伽師地論卷第六十八:「如實了知黑說、大說。」
- 既悟入已,數數作意令得堅固。 (3)黑說是與經律相違。大說是與經律不相違。
- 1是諸菩薩由能遠離不應思議而思惟故,其心不墮迷悶錯亂。
- 2 由能恆常無間、殷重加行無緩而思惟故,

先未知義得正了知、得正決了,先已知義得無失壞、得不忘失。

- 3 由於少分以理觀察隨悟入故,於隨正理觀察法中,不由他緣。
- 4 由於少分但信解故,於極甚深自少覺慧不能達法,仰推如來,言如是法是佛所行, 非我境界。如是於法不生誹謗,不自損害,遠離衰患,無諸過罪。
- 5 由諸菩薩思惟法時,但依其義不依文故,於佛世尊一切所說密意語言,能隨悟入。
- 6 由諸菩薩普於一切默說、大說得善巧故,於真實義,無物無法能傾能動。
- 7是諸菩薩正能悟入初思惟故,能得先來所未得忍。
- 8是諸菩薩,由即於此已所得忍,數數作意令堅牢故,能於其修隨順趣入。

菩薩由是八種相故,能正修行正思所攝法隨法行。

#### ◇ 正修

云何菩薩於法正修?當知此修略有四相。

| -114 - 11 - 12 - 13 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 - 14 |                             |  |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------|--|
| 1奢摩他                                                   | 調諸菩薩,由八種思善依持故,              |  |
|                                                        | 於離言說唯事、唯義所緣境中,繫心令住。         |  |
|                                                        | 離諸戲論、離心擾亂想作意故,於諸所緣而作勝解。     |  |
|                                                        | 於諸定相,令心內住、安住、等住,廣說乃至一趣、等持。  |  |
|                                                        | 是名奢摩他。                      |  |
| 2 毗鉢舍那                                                 | 調諸菩薩,由奢摩他熏修作意,即於如先所思惟法思惟其相。 |  |
|                                                        | 如理簡擇、最極簡擇、極簡擇法,廣說乃至覺、明、慧行。  |  |
|                                                        | 是名毗鉢舍那。                     |  |
| 3 修習奢摩他、                                               | 調諸菩薩,於奢摩他、毗鉢舍那,無間加行、殷重加行,恆常 |  |
| 毗鉢舍那                                                   | 修習,是名修習奢摩他、毗鉢舍那。            |  |
| 4 樂修習奢摩                                                | 調諸菩薩,即於如是止觀相中,其心無動,於無功用離諸加行 |  |
| 他、毗鉢舍那                                                 | 任運轉處攝受無亂,是名樂修習奢摩他、毗鉢舍那。     |  |

當知此中,是諸菩薩,

如如修習奢摩他、毗鉢舍那,如是如是樂住奢摩他、毗鉢舍那。如如樂住奢摩他、毗鉢舍那,如是如是奢摩他、毗鉢舍那清淨。如如奢摩他清淨,如是如是身安、心安增長廣大。如如毗鉢舍那清淨,如是如是若知、若見增長廣大。

齊此名為修所應作,謂於所依中,應除遣驪重;及於一切所知,應修清淨知見。 如是一切修所作業,菩薩由前四種修相,皆能成辦。

## ◆ 5 教授

云何教授?當知教授略有八種。

調諸菩薩,或三摩地為依止故,或於長時共彼住故,於彼慈悲欲為教授。 或由其餘諸菩薩眾,或由如來,為作教授。

於教授時,

- 1 先當審諦尋思其心,如實了知。
- 2 尋思如實了知心已,尋思其根,如實了知。
- 3 尋思如實了知根已,尋思意樂,如實了知。
- 4 尋思如實知意樂已,尋思隨眠,如實了知。
- 5 尋思如實知隨眠已,如其所應,隨其所宜,示現種種所趣入門,令其趣入。謂或修不淨,或復修慈,或修種種緣性緣起,或修界差別,或修阿那波那念。
- 6 令趣入已,如其所應,隨其所宜,示現種種所趣入門。
- 7 為說能治常邊邪執處中之行,為說能治斷邊邪執處中之行。
- 8 令其除捨未作謂作、未得謂得、未觸謂觸、未證謂證諸增上慢。

如是菩薩八種教授,當知略說三處所攝。云何三處?

- 1 未住心者為令住故,令於所緣無倒係念。
- 2 心已住者為令獲得自義利故,為其宣說正方便道。
- 3於自所作未究竟者,令捨中間所有留難。
- 1 若知彼心、根、意樂、隨眠已,如其所應,隨其所宜,示現種種所趣入門,令 其趣入。當知是名未住心者為令住故,令於所緣無倒係念。
- 2 若為宣說能治斷、常二邊邪執處中之行。當知是名心已住者為令獲得自義利故, 為其宣說正方便道。
- 3 若令除捨未作謂作,廣說乃至未證謂證諸增上慢。當知是名於自所作未究竟者, 令捨中間所有留難。

如是三處,當知能攝八種教授。

如是菩薩,

- 1或由從他得正教授
- 2 或由施他無倒教授

能令所餘八力種性漸得清淨、漸得增長。謂

| 1 靜慮、解脫、等持、等至智力種性。 |
|--------------------|
| 2 諸根勝劣智力種性。        |
| 3 種種勝解智力種性。        |
| 4 種種界智力種性。         |
| 5 遍趣行智力種性。         |
| 6 宿住隨念智力種性。        |
| 7 死生智力種性。          |
| 8 漏盡智力種性。          |

#### 如來十力:

| VII / / / / / / / / / / / / / / / / / / |
|-----------------------------------------|
| 1處非處智力                                  |
| 2 自業智力                                  |
| 3 靜慮解脫三摩地三摩缽底智力                         |
| 4根上下智力                                  |
| 5種種勝解智力                                 |
| 6種種界智力                                  |
| 7 遍趣行智力                                 |
| 8 宿住隨念智力                                |
| 9 死生智力                                  |
| 10 漏盡智力                                 |

### ◆ 6 教誡

云何教誡?當知教誡略有五種。

| 1 遮止 | 遮止有罪現行。                         |  |
|------|---------------------------------|--|
| 2 開許 | 開許無罪現行。                         |  |
| 3 諫誨 | 若有於所遮止、開許法中暫行犯者,如法諫誨。           |  |
| 4 呵擯 | 若有於彼法中數數輕慢而毀犯者,以無染濁、無有變異、親善意樂如法 |  |
|      | 呵擯,與作憶念。                        |  |
| 5 慶慰 | 若有於所遮止、開許法中能正行者,慈愛稱歎真實功德,令其歡喜。  |  |

### ◆ 7身語意業

云何菩薩方便所攝身語意業?當知略說菩薩所有四種攝事,是名方便。

如世尊言:菩薩成就四種攝事所攝方便,方名菩薩。

復何因緣,唯四攝事說名方便?

謂諸菩薩,略由如是攝事所攝四種方便,於諸有情普能 1 攝受、2 調伏、3 成熟。 除此無有若過若增。

何等名為四種方便?

| 1 隨攝方便 | 布施 |
|--------|----|
| 2 能攝方便 | 愛語 |
| 3 令入方便 | 利行 |
| 4 隨轉方便 | 同事 |

- 1 若諸菩薩先行布施,當知是名隨攝方便。何以故?先以種種財物布施饒益有情, 為欲令彼聽受所說,奉教行故。
- 2 若諸菩薩次行愛語,於彼彼處有愚癡者,為欲除彼所有愚癡令無餘故,令其攝受 瞻察正理。如是愛語,當知名為能攝方便。
- 3 若諸菩薩知彼有情攝受瞻察正道理已,次行利行,拔彼有情出不善處,於其善處 勸導、調伏、安處、建立。如是利行,當知名為令入方便。
- 4 若諸菩薩如是方便令諸有情得趣入已,最後與其於正事業同共修行,令彼隨轉。由是因緣,令所化者不作是說:汝自無有圓滿淨信、圓滿尸羅、圓滿惠捨、圓滿智慧,何賴於善勸導於他,諫誨、呵擯、與作憶念。 是故菩薩所行第四同事攝事,當知是名隨轉方便。

如是菩薩四種方便,若總若別所攝身業、語業、意業,是名方便所攝三業。於諸有情能正攝受、調伏、成熟。

#### 卷 39

### □9施品(卷39)

復次,菩薩次第圓滿六波羅蜜多已, 能證無上正等菩提。謂:

- 1施波羅蜜多
- 2 戒波羅蜜多
- 3 忍波羅蜜多
- 4 精進波羅蜜多
- 5 靜慮波羅蜜多
- 6 慧波羅蜜多

云何菩薩施波羅蜜多?

#### 嗢柁南曰:

自性一切難 一切門善士 一切種遂求 二世樂清淨 如是九種相 是名略說施

謂九種相施,名為菩薩施波羅蜜多:

| 1 自性施    |
|----------|
| 2一切施     |
| 3 難行施    |
| 4一切門施    |
| 5 善士施    |
| 6一切種施    |
| 7 遂求施    |
| 8 此世他世樂施 |

## 1 自性施

云何菩薩自性施?謂

9 清淨施

諸菩薩於自身財無所顧惜,能施一切所應施物。

1無貪俱行思,及2因此所發能施一切無罪施物身語二業, 安住1律儀、阿笈摩見、2定有果見,隨所希求,即以此物而行惠施。

當知是名菩薩自性施。

### 2一切施

- 1 内所施物
- 2 外所施物

及此所起身業、語業、捨所施物。或自相續、 | 或他相續。是名施相。 云何菩薩一切施?謂一切者略有二種:

若諸菩薩但捨己身,是名唯施內所施物。

若諸菩薩為愍食吐活命眾生,數數食已,吐所飲食而施與之,是名雜施內外施物。 若諸菩薩除上所說,施餘一切所應施物,是名唯施外所施物。

#### ◇ 1 內所施物

又諸菩薩略由二相,以自內身施來求者。

3 善法欲 4 戒律儀 5 根律儀 6於食知量 7 性寤瑜伽 8 正知而住 9 善友性 10 聞正法 11 思正法 12 無障礙 13 修惠捨 14沙門莊嚴

1 自乘種性

2最初發心

3 一切菩提分法

二道資糧(聲聞地)

1 自圓滿

2 他圓滿

1 誰能施 2 誰所施 3 用何施 4 何相施 5 云何施 6 何故施 1種姓品

2 發心品

15 攝事品

17 菩提分品 18 菩薩功德品

¦(卷 25)何相施者,謂無貪俱行思造作心意業,

16 供養親近無量品

3 自利利他品 4 真實義品 5 威力品 6 成熟品 7 菩提品 8 力種姓品 9 施品 10 戒品 11 忍品 12 精進品 13 靜慮品 14 慧品

1 總求 總求身者,以身施彼,隨所欲為,繫屬於彼、隨順於彼。 譬如有人為衣食故,彊自為他而作僕使。如是菩薩無愛染心, 1 但為速證最勝菩提,2 但為眾生利益安樂,3 但為布施波羅蜜多速圓滿 故,以身施彼,隨所欲為,繫屬於彼、隨順於彼。 2 別求 別求手、足、頭、目、支節、血、肉、筋、骨乃至髓者,隨其所欲,一切施與。

## ◇ 2 外所施物

又諸菩薩亦由二相,以外施物施諸眾生。

- 1 求受用者, 窓彼所須, 如其所樂隨意受用。
- 2 求自在者,一切斷心并皆施與。

## ◇ 應施、不應施

又諸菩薩非無差別以一切種一切內外所有施物施諸眾生; 是諸菩薩以其種種內外施物,於諸眾生或有施與、或不施與。 云何施與?云何不施?

| 不施 | 調諸菩薩,若知種種內外施物,於彼眾生唯令安樂、不作利益,或復於彼 |
|----|----------------------------------|
|    | 不作安樂、不作利益,便不施與。                  |
| 施與 | 若知種種內外施物,於彼眾生定作利益、不定安樂,或復於彼定作利益、 |
|    | 定作安樂,即便施與。                       |

## ★ 廣辯

如是略說菩薩應施不應施已,次當廣辯。謂諸菩薩:



## ☆內施物

- ✓ 若有來求共為伴侶,欲作非理逼迫、損害、誑惑於他,便不以身而施於彼,隨所 欲為,繫屬於彼、隨順於彼。
  - 由諸菩薩寧於百反、千反、或百千反,捨自身命施諸眾生,終不隨他教命、稱悅彼情,於諸眾生非理逼迫、損害、誑惑。
- ✓ 若諸菩薩於所行施意樂清淨,見有無量利眾生事正現在前,設有來求自身支節, 不應施與。何以故?

  [類捨現前利眾生事]



- 由彼意樂已清淨故,不應棄捨正現在前利眾生事,而施身分。
- ✓ 又諸菩薩,若魔眾天懷惱亂心,現前來乞身分支節,不應分碎支節施與。何以故? 勿彼當獲上品過罪及損害故。

如魔眾天,如是於彼所使眾生,當知亦爾。

- ✓ 或有眾生癡狂心亂,來求菩薩身分支節,亦不應碎支節施與。何以故? 由彼不住自性心故,不為義利而求乞故,其心狂亂不自在故,空有種種浮妄言說, 是故不應施彼身分。
- ✔ 除上所說,與上相違,來求菩薩身支節者,隨其所欲應施彼身,隨所欲為,繫屬於彼、隨順於彼,或分支節而施與之。
- 當知是名菩薩於內所可施物,或應施與、或不應與。

## ☆外施物

#### 又諸菩薩於外施物:

- ✓ 若有眾生來求毒、火、刀、酒等物,或為自害、或為害他,即不應施。
- ✓ 若有眾生來求毒、火、刀、酒等物,或自饒益、或饒益他,是即應施。
- ✓ 又諸菩薩,不以屬他非同意物而行惠施。
- ✓ 又諸菩薩,不行媒媾,以他妻妾而行布施。
- ✓ 又諸菩薩,不以有蟲飲食等物而行惠施。
- ✓ 又諸菩薩,若有眾生來求種種能引戲樂、能引無義所施之物,不應施與。何以故? 若施彼時,雖暫令彼於菩薩所心生歡喜,而復令彼廣作種種不饒益事。謂因施故, 令彼多行憍逸惡行,身壞已後墮諸惡趣。
- ✓ 若有種種戲樂等具雖復施與,不令眾生墮諸惡趣,亦不增長諸不善根,菩薩為欲令彼眾生,因此所施戲樂等具,攝受饒益,心生淨信,易可化導、易可成熟,隨彼所求悉皆施與。
- ✓ 是諸菩薩若有來求諸戲樂事,何者應施?何者不施?謂諸菩薩終不施人捕獵等法。
- ✔ 又於雜穢諸祠祀中,作大方便多集眾生,損害其命,獲無量罪。於彼祠祀終不自作,亦不教他,亦不於彼諸天寺中殺羊祠祀。
- ✓ 若有來求或水、或陸無量眾生所依止處,為欲殺害彼生命故,菩薩知已,終不施與。
- ✓ 若有來求罩羅、買、弶,為害眾生及為習學,皆不施與。
- ✓ 若有怨家來求讎隙,為欲呵罵、縛戮、殺害、奪財、治罰,終不施與。
- ✓ 以要言之,所有一切逼迫、損害他諸有情戲樂等具,有來求者,是諸菩薩皆不施與。
- ✓ 若復種種象馬車輿、衣服莊嚴、珍妙飲食、習歌舞等,及諸樂器、塗飾香鬘、珍玩眾具、園林樓觀、舍宅侍女、習學種種工巧業處,如是一切戲樂等具,為欲令其於菩薩所因此發起清淨信心,有來求者悉皆施與。
- ✓ 又諸菩薩,若有病者來求非量、非官飲食,亦不施與。
- ✓ 若有眾生食飽滿已,性多饞嗜,數復來求珍妙飲食,亦不施與。
- ✓ 若諸眾生愁憂所逼,求欲殺害毆擊自身,食毒、墜巖、投淵、赴火,皆悉不應施 其所欲。
- ✓ 又諸菩薩,若有來求父母師長,定不應施。何以故? 以諸菩薩於其父母尊重師長乳哺養育微有恩者,於長夜中常思頂戴不生厭倦,恆持自身繫屬隨順,任所屠害、捶縛、貨賣。尚自不敢竊懷施心,何況顯然施來求者。
- ✓ 又諸菩薩,若作國王,灌頂自在,統領方域。於自國界所有僚庶,終不抑奪取餘妻子而轉施餘。唯持村邑、聚落、川土,或全或分以用布施,而告彼曰:如我恩化,汝亦宜然。
- ✓ 又諸菩薩,於自妻子、奴婢、僕使、親戚、眷屬,若不先以正言曉喻,令其歡喜, 終不彊逼令其憂惱施來求者。
  - 雖復先以正言曉喻,令其歡喜生樂欲心,而不施與怨家、惡友、藥叉、羅剎凶暴業者。 不以妻子形容軟弱族姓男女,施來求者令作奴婢。
- ✓ 又諸菩薩,若有上品逼惱眾生樂行種種暴惡業者來求王位,終不施與。若彼暴惡補特伽羅先居王位,菩薩有力尚應廢黜,況當施與。
- ✓ 又諸菩薩,終不侵奪父母、妻子、奴婢、僕使、親戚、眷屬所有財物,持用布施。 亦不逼惱父母、妻子、奴婢、僕使、親戚、眷屬,以所施物施來求者。
- ✓ 又諸菩薩,以其正法、以無卒暴積集財物而行惠施,不以非法、不以卒暴,亦不 逼迫損惱於他而行惠施。
- ✓ 又諸菩薩,若在諸佛聖教出家,終不違越所有學處而行惠施。

- ✓ 又諸菩薩行布施時,普於一切有情之類起平等心,住福田想,而行惠施。終不分別怨親中庸、有德有失、劣等勝品、有苦有樂品類差別。
- ✓ 又諸菩薩,如先所說、如先所許,終無減少施來求者,唯有施彼或等、或增。
- ✓ 又諸菩薩,終無先許勝妙財物,後施下劣;唯有先許下劣財物,若有勝妙後施勝妙。
- ✓ 又諸菩薩,不以異意、不以憤怒撓濁之心而行惠施。
- ✓ 又諸菩薩,終不施已而自稱讚,數數告言:我於汝所曾行如是如是惠施,攝受長 養濟拔於汝。
- ✓ 又諸菩薩,於卑賤者行布施時,尚無不敬撩擲而與,況於有德。
- ✓ 又諸菩薩,若來求者安住種種毀犯邪行、掉舉、躁擾,不自防護,專行罵詈、瞋忿、呵責,終不於彼暫起邪行帶厭倦心而行惠施。唯即於彼了知為諸煩惱所媚, 今改本性,深更安住憐愍之心而行惠施。
- ✓ 又諸菩薩,不由惡見妄有執取而行惠施,謂如廣大暴惡祠祀。不計殺生布施為法, 亦不妄取吉祥瑞應相應相狀而行布施。
- ✓ 又諸菩薩,終不妄計唯一切種極善清淨而行惠施,即是世間及出世間離欲清淨。 唯審了知所行布施,但是離欲清淨資糧。
- ✓ 又諸菩薩,不觀其果而行布施,一切布施皆為迴向速證無上正等菩提。
- ✓ 又諸菩薩,如實了知一切品類所行布施,一切品類施果異熟,深生信解,不由他緣、非他所引而行布施。 調施飲食能感大力,施諸衣服能感妙色,施諸車乘能感快樂,施諸燈明能感淨眼,如是等類廣說應知。
- ✓ 又諸菩薩,不為怖畏自身貧窮而行布施,唯由悲愍眾生意樂而行布施。
- ✓ 又諸菩薩於來求者,終不施與不合儀物。謂施出家者餘殘飲食,或諸便穢、洟唾、變吐、膿血,不淨所雜所染。
- ✓ 又不告白不令覺知,如棄捨法施糜飯等。謂不食葱者,施以葱雜葱染飲食;不食肉者,施以肉雜肉染飲食;不飲酒者,施以酒雜酒染飲食。 或復處置不合儀式所有事業而行布施。 如是等類不合儀施,菩薩不為。
- ✓ 又諸菩薩,不令求者數數來求,往還親附,隨順繫屬,稽留疲倦,然後方施,唯 暫來求即便施與。
- ✓ 又諸菩薩,不依世間名聲讚頌而行布施,不依於他反報恩德而行布施,不依帝釋、 魔王、輪王、自在等果而行布施,亦復不為誑誘他故而行惠施。 謂欲令他國王、大臣、城邑聚落諸婆羅門、多饒財寶長者、居士、大富商主、施 者施主知我行施,定當恭敬、尊重、讚歎、供養於我,故行惠施。
- ✓ 又不狹劣而行惠施。謂財雖少,尚廣心施,何況財多。
- ✓ 又不誑他而行惠施。謂先於彼少行惠施,令起愛著、令親附已,然後傾滅。
- ✓ 又復不為乖離於他而行惠施。謂我以施乖離村邑、村邑一分,乖離國土、國土一分,令背其主而來屬我。
- ✓ 又諸菩薩翹勤無惰,起策具足,勇銳自嚴。先自行施,後勸他施。非自懈怠,策 他勤施。
- ✓ 又無量眾同集來乞,如實了知持戒、犯戒,隨其長幼以次而坐,從上至下周旋往 返,窮諸施物分布與之。
- ✓ 又諸菩薩現有無量廣多財物,終不行於有量之施。
- ✓ 又諸菩薩不損惱他而行惠施。謂不訶罵、捶打、恐怖、毀辱、縛害、拘禁、斫刺、 驅擯於此,而施於彼。

- ✓ 又諸菩薩,施前意悅,施時心淨,施後無悔。
- ✓ 又諸菩薩不以諂詭而行惠施。謂終不以非實末尼、真珠、琉璃、珂貝、璧玉、珊瑚等寶,而施希望真實寶者。
- ✓ 又諸菩薩所有財物若少、若多,無不運心先施一切。後來求者,如取自財,菩薩 與時,如還彼物。
- ✔ 又諸菩薩應時而施,不以非時;自他淨施,非不清淨;合儀而施,不以非儀;
- ✔ 無亂心施,不以散亂。
- ✓ 又諸菩薩見來求者,終不嗤笑,亦不輕弄,亦不令其面生赧愧;亦不顰蹙,舒顏 平視,前笑先言;終不稽留,疾疾而施。
- ✓ 又諸菩薩,他雖不求,自恣求者必有所求,稱須而與,常開求者歡情自取。

## ◇巧慧布施

✓ 又諸菩薩,不以惡慧而行布施,常以巧慧而行布施。 云何菩薩巧慧布施?

### 唯諸菩薩不共行施(巧慧布施) 1財施

- 1 財施 2 法施 3 無礙解施 4 勝意樂施
- 5 施障對治智慧施
- 6 增上意樂勝解施

## **★**1財施

- ◎ 調諸菩薩現有種種可施財物,求者未至,先發是心:設二求者俱來我所, 一是安樂、非貧非賤、有依有怙;二是危苦、是貧是賤、無依無怙。 我於爾時,應自揆量所有財物,若堪於二充足滿願,即應俱施滿願充足。 如其財物不堪於二充足滿願,即應方便發遣安樂、非貧非賤、有依有怙,盡己所 有施彼危苦、是貧是賤、無依無怙。發是心已,如所思惟,即便成辦如是事業。 於安樂等諸來求者,既無力能足滿其願,先當方便發意思惟,辭謝發遣: 我此施物,於危苦等先捨先許,故今與之;
- 非我於汝無樂施心,但更無力。唯願賢首,勿於我所嫌恨棄背。 ② 又諸菩薩,現有種種可施財物,知有慳家、最極慳家,吝執財寶,慳固兢戰,於
- 其家中,曾未惠施一切沙門、婆羅門等。 菩薩即便往詣其舍,慰問安不?恭順方便,告言:汝來,我不令汝庫藏減盡,而 於現前作大饒益。我家現有廣多財寶、廣多施物,為滿我施波羅蜜多,若有求者
  - 來到汝所,勿令空返,可至我家取諸財寶,隨意施與。或有求者來至我所,我行施時,汝於此施當生隨喜。
  - 彼聞是已,便生欣悅:於我庫藏既無所減,復得稱彼善男子心,故應隨順成辦所作。 菩薩如是令彼漸種當來調伏慳吝種子,由慧為先善巧方便,令漸修習自捨少財,依下無貪進得中品,依中無貪進得上品。
- ② 又諸菩薩,若親教師及軌範師、共住弟子同梵行者,性是慳貪,是慳貪類;或性雖非慳貪種類,而闕資財,所欲匱乏。菩薩欲寄佛法僧田樹修布施褔業事時,捨所施物與彼令作,己自不為。
  - 菩薩如是巧慧方便,自所生福彌更弘多。復令一類同梵行者,調伏所有慳貪煩惱, 亦令一類樂善法者,所願滿足,攝受有情、成熟有情。
- ② 又諸菩薩現有眾多可施財物,見諸來者有希求相,知其心已,隨彼所樂悉皆施與。 復有商人為性矯詐,欲行欺誑,菩薩知已,尚掩其過不令他知,況觸於彼。稱滿 其願,令無羞慚,踊躍無畏,歡喜而去。
  - 復有矯詐欺誑,菩薩初不覺知,後時乃覺;雖復覺知,不以此事舉發彼人,亦不 訶責為作憶念。但生悲愍:彼於我所悞行如是不與取事,我今隨喜,令彼無罪。 如是等類,當知名為菩薩現有可施財物巧慧而施。

② 又諸菩薩,若現無有可施財物,先所串習彼彼世間工巧業處作意現前,少用功力, 多集財寶,施諸眾生。

是諸菩薩,或復為他種種美妙、善巧言詞宣說正法,令貧苦者尚樂行施,況富樂者;令慳貪者猶能惠施,況習施者。

或有淨信多饒財寶常樂施家,數教乞者往彼求索,令其布施。

或彼惠捨修福業時,躬詣其所,翹勤無惰,起策具足,深心歡喜,隨力隨能身助、 語助,令施求者得善滿足。以彼施時,事力闕尠,或惡供贍,或墮朋黨,或不恭 敬,或念忘失,由善助故,斯過皆無。

如是菩薩現無財寶,巧慧方便而行布施,此說乃至未證增上清淨意樂。

若諸菩薩已證增上清淨意樂,如已獲得超諸惡趣,如是生生必定獲得無盡財寶。

## ★ 2 法施

- ◎ 又諸菩薩,終不□授1求過外道所有正法,亦不施彼所寫經典;2 知性多貪,求 欲衒賣經卷等者,亦不施與;3 知欲秘藏,亦不施與;4 不求勝智,亦不施與, 必求勝智。
- ○若自了知於經卷等其義已辯,即隨所樂如應施與。若自了知於經卷等其義未辯,為辯義故恆自披轉。
- ◎ 如是菩薩若見其餘有經卷等,即應方便轉求施與,或更書寫而施與之。

若不見餘有經卷等,亦無力能更為書寫,即應審諦觀察自心:

勿我於法慳垢纏心,不能施耶?

勿我於法別意所礙,不欲施耶?

為我於法有勝所須,不應施耶?

如是審諦觀察心已,若自了知,我於此法少有慳纏、別意所礙而不施者,即作是念:我今決定應行法施。設我由此行法施故,於現法中即成癡瘂,不忍煩惱尚應法施,況令闕乏妙智資糧。

又觀察已,若自了知,我於此法無少慳纏,亦無別意,但為成辦勝所須義不應施者,菩薩爾時應更思忖:我持此法施於彼者,

為為損害自煩惱耶?

為為圓滿智資糧耶?

為為愛念諸眾生耶?

既思忖已,便正了知,我都不見自有煩惱。見不施彼此經卷等,現法、當來我智 資糧展轉增勝,非施於彼建此功德;但於當來薄饒法利,非豐覺慧。

若不施彼,便能修集利益安樂一切眾生巧方便智,即為愛念此一眾生及餘一切; 若施於彼,唯成愛念此一眾生,非餘一切。

菩薩如是如實知已,不施彼者,無罪、無悔,亦不違越菩薩淨戒。

## ☆ 方便不施

云何菩薩方便不施?

調諸菩薩不忍直言遣來求者,謂我不能惠施於汝。要當施設方便善巧,曉喻發遣。 云何施設方便善巧?

謂諸菩薩先於所畜一切資具、一切施物為作淨故,以淨意樂,捨與十方諸佛菩薩。 譬如苾芻於己衣物為作淨故,捨與親教、軌範師等。

如是菩薩淨施因緣,雖復貯畜種種上妙一切資具、一切施物,猶得名為安住聖種,生無量福。

常於此福多思惟故,於一切時隨逐增長。

恆於一切作淨施物,如佛菩薩所寄護持,見來求者即應觀察。

若隨所欲作淨施物惠施彼時,稱當正理,應作是念:

諸佛菩薩無有少物於諸眾生而不施者。

如是知已,取淨施物施來求者,令所願滿。

若觀施時,不稱正理,即應念先作淨施法。

告言:賢首!如是等物是他所有,不許施汝。

軟言曉喻,方便發遣。

或持餘物二倍三倍,恭敬施與,然後發遣。

令彼了知,菩薩於此非慳貪故,不欲施我;定當於此經卷等法不自在故,不施於我。 當知是名菩薩巧慧而行法施。

## ★ 3 無礙解施

又諸菩薩於一切施,謂 1 法施、2 財施、3 無畏施。若異門、若體相、若釋名、若因 果差別,如實了知而行惠施,當知亦名菩薩巧慧而行布施。

## ★ 4 勝意樂施

#### 又諸菩薩,

於諸有怨,以慈意樂而行惠施;

於諸有苦,以悲意樂而行惠施;

於諸有德,以喜意樂而行惠施;

於諸有恩、親善、同意,以捨意樂而行惠施;

當知亦名菩薩巧慧而行布施。

## ★ 5 施障對治智慧施

又諸菩薩於其施障及彼對治如實了知。

此中施障略有四種:

- 1 先未串習
- 2 施物尠關
- 3 耽著上妙悅意財物
- 4 觀見當來具足財果而深欣樂
- 1 若諸菩薩現有種種可施財物,雖見求者正現在前,而於惠施心不趣入;菩薩爾時即以正慧速疾通達,是我於施先未串習所作過失。

復以妙慧如是通達:我於先世決定於施曾未串習,致令今世現有種種可施財物,雖 見求者正現在前,而於惠施心不趣入。若於今世不彊思擇而行施者,復於來世定當 憎背所應行施。

菩薩如是正通達已,用此施障對治為依,力勵思擇而行惠施,能不隨逐先未串習所 作過失,自在而行。

2 又諸菩薩若見求者正現在前,由諸財物有尠闕故,於其惠施心不趣人。菩薩爾時 即以正慧速疾通達如是匱乏障施因緣,忍受匱乏所作眾苦,力勵思擇,起悲愍心而 行惠施。 作如是念:或由宿業有過失故,或由現在繫屬他故,令我具受眾多猛利饑渴等苦,不能饒益一切眾生。設我今者由行惠施,因饒益他,於現法中受種種苦,乃至殞歿,如是行施猶為最勝,非空發遣諸來求者;況當更有諸菜葉等可以活命。菩薩如是忍受匱乏所作眾苦而行惠施。

3 又諸菩薩,若見求者正現在前,由可施物極悅意故、最上妙故,於行惠施心不趣 入。菩薩爾時即以正慧速疾通達,是我耽著所作過失,我今於苦發起虛妄樂想顛倒, 由此能生當來眾苦。

於此顛倒遍了知故,為欲斷除,力勵思擇,用此財物而行惠施。

4 又諸菩薩若行施已,於當施果廣大財利,見勝功德,深生欣樂,不求無上正等菩提。菩薩爾時即以正慧速疾通達,是邪果見所作過失。

如實觀察一切諸行皆不堅牢,一切諸行皆念念滅,所受用果速疾滅盡、速疾離散。 如是觀時,即能斷滅能生於樂邪果之見,諸所行施一切迴向無上菩提。

如是菩薩四種施障,當知四種能對治智對治於彼。

| 1 覺悟       | 能正行惠施    |
|------------|----------|
| 2忍受眾苦      |          |
| 3 遍知顛倒     |          |
| 4 見一切行性不堅牢 | 能正攝受施福勝果 |

是諸菩薩由前三種能對治智,決定堪能正行惠施;由後一種能對治智,能正攝受施福勝果。

當知亦名菩薩巧慧而行布施。

## ★ 6 增上意樂勝解施

又諸菩薩內居閑靜,由淨意樂淳厚淨信分別勝解,數數緣念種種上妙無量財寶,以勝解力,於諸眾生樂行惠施。由此因緣,是諸菩薩以少功用生無量福,當知亦名菩薩巧慧而行布施。

如是妙慧大慧菩薩巧慧行施總略義者,1由有財、無財,財施所攝故;如是2由法施故,3由無礙解施故,4由勝意樂施故,5由施障對治智慧施故,6由增上意樂勝解施故,當知是名唯諸菩薩不共行施。

如是廣說於內外事菩薩所行一切施差別相已,自斯已後,即於一切施差別相中,分出所餘難行施等一切差別,應當了知。

## ◆ 3 難行施

云何菩薩難行施?當知此施略有三種。

- 1 調若諸菩薩財物尠少,自忍貧苦惠施於他,是名菩薩第一難行施。
- 2 若諸菩薩所可愛物,或性深愛著,或長時串習,或有上品恩,或最上 妙物,極生耽著,能自開解,惠施於他,是名菩薩第二難行施。
- 3 若諸菩薩極大艱辛所獲財物惠施於他,是名菩薩第三難行施。

## ◆ 4一切門施

云何菩薩一切門施?當知此施略有四相。謂諸菩薩:

- 1 自財物。
- 2 勸化他所得財物。
- 3 施親屬、父母、妻子、奴婢、作使、善友、大臣、親戚、眷屬。
- 4 復施與他來求者。

如是四相,是名菩薩一切門施。

## ◆ 5 善士施

云何菩薩善士所行名善士施?當知此施略有五相。謂諸菩薩:

- 1 淨信而施
- 2 恭敬而施
- 3 自手而施
- 4 應時而施
- 5 不損惱他而行惠施

如是五相,是名菩薩善士所行名善士施。

## ◆ 6一切種施

云何菩薩一切種施?當知此施有十三相。

- 1無依施
- 2 廣大施
- 3 歡喜施
- 4 數數施
- 5 田器施
- 6 非田器施
- 7一切物施
- 8一切處施
- 9一切時施
- 10 無罪施
- 11 有情物施
- 12 方土物施
- 13 財穀物施

如是十三種相,當知是名菩薩一切種施。

## ◆ 7 遂求施

云何菩薩遂求施?當知此施有八種相。謂諸菩薩:

- 1 匱乏飲食而求乞者,施以飲食。
- 2 匱乏車乘而求乞者,施以車乘。
- 3 匱乏衣服而求乞者,施以衣服。
- 4 匱乏嚴具而求乞者,施以嚴具。
- 5 匱乏種種資生什物而求乞者,施以種種資生什物。
- 6 匱乏種種塗飾香鬘而求乞者,施以種種塗飾香鬘。
- 7 匱乏舍宅而求乞者,施以舍宅。
- 8 匱乏光明而求乞者,施以光明。

如是八相,是名菩薩遂求施。

## ◆ 8 此世他世樂施

云何菩薩此世他世樂施?當知此施略有九相。

|  | 財施  | 1以上妙清淨如法財物而行惠施     | 此世安樂 |
|--|-----|--------------------|------|
|  |     | 2 調伏慳吝垢(捨財物執著)而行惠施 |      |
|  |     | 3 調伏積藏垢(捨受用執著)而行惠施 |      |
|  | 無畏施 | 4 濟拔師子、虎狼、鬼魅等畏     |      |
|  |     | 5 拔濟王賊等畏           |      |
|  |     | 6 拔濟水火等畏           |      |
|  | 法施  | 7無倒說法              | 後世安樂 |
|  |     | 8 稱理說法             |      |
|  |     | 9 勸修學處             |      |

如是一切總說九相,是名菩薩能令眾生此世他世樂施。

## ◆ 9清淨施

云何菩薩清淨施?當知此施有十種相。

| - (1 3 D D D D D) |                                |
|-------------------|--------------------------------|
| 1不留滯施             | 調諸菩薩見來求者正現在前,速疾惠施,不作留滯;非來求者疾望得 |
|                   | 財,如諸菩薩速希惠施。                    |
| 2 不執取施            | 調諸菩薩不以妄見執取於施。或執此施空無有果,或執殺害而行惠施 |
|                   | 以為正法,或執唯施極淨圓滿是世出世究竟清淨。         |
| 3 不積聚施            | 調諸菩薩,不於長時漸漸積集聚多財物,然後頓施。何以故?    |
|                   | 非諸菩薩現有施物,見來求者正現在前堪能不施;不見不施是稱正  |
|                   | 理,云何積財而不速施!                    |
|                   | 又諸菩薩,不見積財後方頓施是能生長多福之門。         |
|                   | 又正觀見若別、若總求者相似,漸施、頓施財物平等,何緣而執福有 |
|                   | 差別。                            |
|                   | 文諸菩薩,見積聚施,其施有罪;見隨得施,其施無罪。何以故?  |
|                   | 若積聚已然後頓施,是則先時有來求者,其數或百而不施與,令生嫌 |
|                   | 恨,不忍、不信;後有一類或不希求,畜積珍財,彊而頓施。    |
|                   | 是故菩薩不積聚施。                      |
| 4 不高舉施            | 調諸菩薩,於來求者謙下心施,亦不與他競勝而施,亦不施已而生憍 |
|                   | 慢。謂我能施,我是施主,餘則不爾。              |
| 5 無所依施            | 調諸菩薩不依稱譽聲頌而施。體達世間稱譽聲頌,虛妄分別文字所  |
|                   | 起,唯是虛音,繫屬妄響,譬如世間[禾肙][麥戈]葉聚。    |
| 6 不退弱施            | 調諸菩薩,施先意悅,施時心淨,施已無悔;聞諸菩薩廣大第一最勝 |
|                   | 施時,不自輕懱、恐怖、退弱。                 |
| 7 不下劣施            | 調諸菩薩,於諸施物勤數簡擇,最勝最妙飲食、車乘、衣服等物,持 |
| 1 1 2 4 7 2       | 用布施。                           |
| 8 不向背施            | 調諸菩薩其心平等,不墮朋黨,於怨親中悲心等施。        |
| 9 不望報恩            | 調諸菩薩悲心、愍心而行惠施,終不於他希望反報,但觀求樂愛火所 |
| 施                 | 燒無有勢力性苦眾生,深心悲愍而行惠施。            |
| 10 不希異熟           | 謂諸菩薩修行惠施,終不希望當來所得財寶圓滿、自身圓滿施果異  |
| 施                 | 熟,觀一切行性是虛偽,觀大菩提最勝功德。           |
| l                 |                                |

由此十相,菩薩所行布施清淨、最極清淨。

如是菩薩依止九相所行惠施,圓滿施波羅蜜多已,能證無上正等菩提。

卷 40

## □ 10 戒品 (卷 40)

云何菩薩戒波羅蜜多?

嗢柁南曰:

自性一切難 一切門善士 一切種遂求 二世樂清淨 如是九種相 是名略說戒

謂九種相戒,名為菩薩戒波羅蜜多。

| 1 | É | , | 4 | Ė | 成 | r |
|---|---|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |   |   |

- 2一切戒
- 3 難行戒
- 4一切門戒
- 5 善士戒
- 6一切種戒
- 7 遂求戒
- 8 此世他世樂戒
- 9 清淨戒

## ◆ 1 自性戒

云何菩薩自性戒?謂若略說,具四功德, 當知是名菩薩自性戒。何等為四?

- 1 從他正受
- 2善淨意樂
- 3 犯已還淨
- 4 深敬專念無有違犯





由諸菩薩從他正受故,於所學戒若有違犯,即外觀他深生愧恥;

由諸菩薩善淨意樂故,於所學戒若有違犯,即內自顧深起慚羞;

由諸菩薩於諸學處犯已還淨、深敬專念初無違犯二因緣故,離諸惡作。

如是菩薩從他正受、善淨意樂為依止故,生起慚愧;由慚愧故,能善防護所受尸羅; 由善防護所受戒故,離諸惡作。

#### 又於是中,

從他正受、善淨意樂,此二是法;

犯已還淨、深敬專念無有違犯,此二是前二法所引。

### 又於是中,

從他正受、善淨意樂、深敬專念無有違犯,由此三法,應知能令不毀菩薩所受淨戒;

犯已還淨,由此一法,應知能令犯已還出。

### 如是菩薩具四功德自性尸羅,

應知即是妙善淨戒,正受隨學,能利自他,利益安樂無量眾生,哀愍世間諸天人等, 令得義利利益安樂故。

應知即是無量淨戒,攝受無量菩薩所學故。

應知即是饒益一切有情淨戒,現前能作一切有情利益安樂故。

應知即是能獲大果勝利淨戒,攝受隨與無上正等菩提果故。

是名菩薩自性戒。

# ◆ 2 一切戒◇ 菩薩一切戒

云何菩薩一切戒?

謂菩薩戒略有二種:

1 在家分戒

2 出家分戒

是名一切戒。

## ◇三種戒

又即依此在家、出家二分淨戒,略說三種。

- 1 律儀戒
- 2 攝善法戒
- 3 饒益有情戒

## ★1律儀戒

律儀戒者,調諸菩薩所受七眾別解脫律儀。即是

- 1 芯芻戒
- 2 苾芻尼戒
- 3 正學戒
- 4 勤策男戒
- 5 勤策女戒
- 6 近事男戒
- 7 折事女戒

如是七種,依止在家、出家二分,如應當知。是名菩薩律儀戒。

## ★ 2 攝善法戒

攝善法戒者,調諸菩薩受律儀戒後,所有一切為大菩提,由身語意積集諸善,總說 名為攝善法戒。此復云何?

- ✓ 謂諸菩薩依戒、住戒,於聞、於思、於修止觀、於樂獨處精勤修學。
- ✓ 如是時時於諸尊長精勤修習合掌、起迎、問訊、禮拜、恭敬之業,即於尊長勤修敬事。
- ✔ 於疾病者,悲愍殷重瞻侍供給。
- ✔ 於諸妙說,施以善哉。
- ✓ 於有功德補特伽羅,真誠讚美。
- ✓ 於十方界一切有情一切福業,以勝意樂起淨信心發言隨喜。
- ✔ 於他所作一切違犯,思擇安忍。
- ✔ 以身語意已作、未作一切善根,迴向無上正等菩提,時時發起種種正願。
- ✔ 以一切種上妙供具,供佛法僧。
- ✔ 於諸善品,恆常勇猛精進修習。
- ✓ 於身語意住不放逸。
- ✓ 於諸學處,正念正知。

- ✔ 正行防守,密護根門。
- ✓ 於食知量。
- ✔ 初夜後夜常修覺悟。
- ✔ 親近善士,依止善友。
- ✓ 於自愆犯審諦了知,深見過失。既審了知深見過已,其未犯者,專意護持; 其已犯者,於佛菩薩同法者所,至心發露如法悔除。

如是等類所有引攝護持增長諸善法戒,是名菩薩攝善法戒。

## ★ 3 饒益有情戒

云何菩薩饒益有情戒?

當知此戒略有十一相。何等十一?

- 1 調諸菩薩,於諸有情能引義利彼彼事業,與作助伴。 於諸有情隨所生起疾病等苦瞻侍病等,亦作助伴。
- 2 又諸菩薩,依世出世種種義利,能為有情說諸法要; 先方便說,先如理說,後令獲得彼彼義利。
- 3 又諸菩薩,於先有恩諸有情所,善守知恩,隨其所應現前酬報。
- 4 又諸菩薩,於墮種種師子、虎狼、鬼魅、王賊、水火等畏諸有情類,皆能救護, 令離如是諸怖畏處。
- 5 又諸菩薩,於諸喪失財寶親屬諸有情類,善為開解,令離愁憂。
- 6 又諸菩薩,於有匱乏資生眾具諸有情類,施與一切資生眾具。
- 7 又諸菩薩,隨順道理,正與依止,如法御眾。
- 8 又諸菩薩,隨順世間事務言說,呼召去來,談論慶慰,隨時往赴,從他受取飲食等事。以要言之,遠離一切能引無義、違意現行,於所餘事心皆隨轉。
- 9 又諸菩薩,若隱若露顯示所有真實功德,令諸有情歡喜進學。
- 10 又諸菩薩,於有過者,內懷親昵利益安樂增上意樂,調伏、訶責、治罰、驅擯; 為欲令其出不善處,安置善處。
- 11 又諸菩薩,以神通力方便示現那落迦等諸趣等相,令諸有情厭離不善; 方便引令入佛聖教,歡喜信樂,生希有心,勤修正行。

## ◇ 菩薩善三種戒

云何菩薩住律儀戒,住攝善法戒,住饒益有情戒, 善護律儀戒,善修攝善法戒,善行一切種饒益有情戒?

## ★ 1 善護律儀戒

- ✔ 調諸菩薩,住別解脫律儀戒時,捨轉輪王而出家已,不顧王位,如棄草穢。 如有貧庶為活命故,棄下劣欲而出家已,不顧劣欲,不如菩薩清淨意樂,捨輪王 位而出家已,不顧一切人中最勝轉輪王位。
- ✓ 又諸菩薩,住律儀戒,於未來世天魔王宮所有妙欲,不生喜樂。亦不願求彼諸妙欲,修行梵行。於彼妙欲尚如實觀猶如趣入廣大種種恐畏稠林,況餘諸欲。
- ✓ 又諸菩薩,既出家已,於現在世尊貴有情種種上妙利養恭敬,正慧審觀尚如變吐 曾不味著,何況於餘卑賤有情所有下劣利養恭敬。
- ✓ 又諸菩薩,常樂遠離,若獨靜處,若在眾中,於一切時心專遠離寂靜而住。不唯 於是尸羅律儀而生喜足,依戒、住戒,勤修無量菩薩等持,為欲引發證得自在。

✓ 又諸菩薩,雖處雜眾,而不樂為乃至少分不正言論;

居遠離處,不起少分諸惡尋思。

或時失念暫爾現行,尋便發起猛利悔愧,深見其過。

數數悔愧,深見過故,雖復暫起不正言論、諸惡尋思,而能速疾安住正念,

於彼獲得無復作心。由此因緣,則能拘檢。

習拘檢故,漸能如昔於彼現行深生喜樂,於今安住彼不現行喜樂亦爾。

又能違逆,令不現起。

✓ 又諸菩薩,於諸菩薩一切學處,及聞已入大地菩薩廣大無量不可思議長時最極難 行學處,心無驚懼,亦不怯劣。

唯作是念:彼既是人,漸次修學,於諸菩薩一切學處廣大無量不可思議淨身語等 諸律儀戒成就圓滿;我亦是人,漸次修學,決定無疑,

當得如彼淨身語等諸律儀戒成就圓滿。

✓ 又諸菩薩,住律儀戒,常察己過,不伺他非。

普於一切凶暴犯戒諸有情所,無損害心,無瞋恚心。

菩薩於彼由懷上品法大悲故,現前發起深憐愍心、欲饒益心。

- ✓ 又諸菩薩,住律儀戒,雖復遭他手足、塊石、刀杖等觸之所加害,於彼尚無少恚恨心,況當於彼欲出惡言、欲行加害,況復發言毀辱訶責,以少苦觸作不饒益。
- ✓ 又諸菩薩,住律儀戒,具足成就五支所攝不放逸行。

| ) tall 12 12 1 100/04 20 c//04/12 20 ///04 1 10/00 13 |                            |  |  |
|-------------------------------------------------------|----------------------------|--|--|
| 1 前際俱行不放逸行                                            | 謂諸菩薩,於菩薩學正修學時,若於過去已所違犯如法悔  |  |  |
|                                                       | 除,是名菩薩前際俱行不放逸行。            |  |  |
| 2 後際俱行不放逸行                                            | 若於未來當所違犯如法悔除,是名菩薩後際俱行不放逸行。 |  |  |
| 3 中際俱行不放逸行                                            | 若於現在正所違犯如法悔除,是名菩薩中際俱行不放逸行。 |  |  |
| 4 先時所作不放逸行                                            | 若諸菩薩,先於後時當所違犯,發起猛利自誓欲樂:謂我定 |  |  |
|                                                       | 當如如所應行,如如所應住,如是如是行,如是如是住,令 |  |  |
|                                                       | 無所犯。是名菩薩先時所作不放逸行。          |  |  |
| 5 俱時隨行不放逸行                                            | 若諸菩薩,即以如是先時所作不放逸行為所依止,如如所應 |  |  |
|                                                       | 行,如如所應住,如是如是行,如是如是住,不起毀犯。是 |  |  |
|                                                       | 名菩薩俱時隨行不放逸行。               |  |  |

- ✓ 又諸菩薩,住律儀戒,覆藏自善,發露己惡,少欲喜足,堪忍眾苦,性無憂趣, 不掉不躁,威儀寂靜,離矯詐等一切能起邪命之法。
- ✓ 菩薩成就如是十支,名住律儀戒,善護律儀戒。

| 1 不顧戀過去諸欲     |
|---------------|
| 2 不希求未來諸欲     |
| 3 不耽著現在諸欲     |
| 4 樂遠離不生喜足     |
| 5 能掃滌不正言論諸惡尋思 |
| 6 能於己不自輕懱     |
| 7 性柔和         |
| 8 能堪忍         |
| 9 不放逸         |
| 10 能具足軌則淨命    |

## ★ 2 善修攝善法戒

- 1 又諸菩薩,已能安住攝善法戒,若於身財少生顧戀尚不忍受,何況其多。
- 2 又於一切犯戒因緣根本煩惱、少分煩惱忿恨等生,亦不忍受。
- 3 又於他所發生恚、害、怨恨等心,亦不忍受。
- 4 又於所起懈怠、懶惰,亦不忍受。
- 5 又於所起等至味著、等至煩惱,亦不忍受。

#### 又於五處如實了知,謂:

- 6 如實知善果勝利
- 7 如實了知善因
- 8 如實知善因果倒
- 9 如實知善因果無倒
- 10 如實知攝善法障

是諸菩薩能於善果見大勝利,尋求善因;為攝善故,如實了知倒與無倒;由此菩薩獲得善果。不於無常妄見為常,不於其苦妄見為樂,不於不淨妄見為淨,不於無我妄見為我,如實了知攝善法障;為攝善故,速疾遠離。

菩薩由此十種相故,名住攝善法戒。速能攝善一切種相, 調施漸次、若戒漸次、若忍漸次、若精進漸次、若靜慮漸次,及五種慧。

## ★ 3 善行一切種饒益有情戒

又諸菩薩由十一相,名住一切種饒益有情戒。於一一相中成就一切種。謂 1 諸菩薩,於諸有情彼彼事業,皆為助伴。

謂於思量所作事業,及於功用所作事業,悉能與彼而作助伴。

或於道路若往、若來,或於無倒事業加行,或於守護所有財物,或於和合展轉乖離,或於義會,或於修福,皆為助伴。

於諸救苦亦為助伴。謂於遭遇疾疫有情瞻侍供給,盲者啟導,聾者捣義,手代言者曉以想像,迷方路者示以隅途,支不具者惠以荷乘,其愚騃者誨以勝慧。

為貪欲纏所苦有情,開解令離貪欲纏苦。

如是若為瞋恚、惛沈睡眠、掉舉惡作、疑纏所苦有情,開解令離疑纏等苦。

欲尋思纏所苦有情,開解令離欲尋思苦。如欲尋思,恚、害、親里、國土、不死、 輕侮相應、族姓相應所有尋思,當知亦爾。

行路疲乏所苦有情,施座施處,調身按摩,令其止息勞倦眾苦。

2 又諸菩薩,為諸有情如理宣說。

調於樂行惡行有情,為欲令斷諸惡行故,以相應文句、助伴、隨順、清亮、有用、相稱、應順、常委分資糧法而為官說。或復方便善巧官說。

如於樂行惡行有情,為欲令斷諸惡行故;如是於行慳行有情,為欲令彼斷慳行故;於現法中求財寶者,為欲令彼正少功力,集多財寶,守護無失;於佛聖教懷憎嫉者,為欲令彼得清淨信,證清淨見,超諸惡趣,盡一切結,越一切苦;應知亦爾。

3 又諸菩薩,於其有恩諸有情所深知恩惠,常思酬報。

暫見申敬,讚言善來,怡顏歡慰,吐誠談謔;祥處設座,正筵令坐。 若等若增財利供養現前酬答,非以下劣。

於彼事業雖不求請,尚應伴助,況乎有命。

如於事業,如是於苦,於如理說,於方便說,於濟怖畏,於衰惱處開解愁憂,於惠資具,於與依止,於隨心轉,於顯實德令深歡悅,於懷親愛方便調伏,於現神通驚恐引攝,如應廣說,當知亦爾。

4 又諸菩薩,於遭怖畏諸有情類,能為救護。

謂於種種禽獸、水火、王賊、怨敵、家主、宰官、不活、惡名、大眾、威德、非人、 起尸、魍魎等畏,皆能救護,今得安隱。

5 又諸菩薩,於處衰惱諸有情類,能善開解,令離愁憂。

或依親屬有所衰亡。所謂父母、兄弟、妻子、奴婢、僮僕、宗長、朋友、內外族因、親教、軌範及餘尊重,時有喪亡,善為開解,令離憂惱。

或依財寶有所喪失。謂或王賊之所侵奪,或火所燒,或水所溺,或為矯詐之所誑誘,或由事業無方損失,或為惡親非理橫取,或家生火之所耗費,於如是等財寶喪失,善為開解,令離憂惱。

由是因緣,諸有情類生軟中上三品愁憂,菩薩皆能正為開解。

6 又諸菩薩, 備資生具, 隨有來求, 即皆施與。

調諸有情求食與食,求飲與飲,求乘與乘,求衣與衣,求莊嚴具施莊嚴具,求諸什物施以什物,求鬘塗香施鬘塗香,求止憩處施止憩處,求諸光明施以光明。

7 又諸菩薩,性好攝受諸有情類,如法御眾,方便饒益。

以無染心先與依止,以憐愍心現作饒益,然後給施如法衣服、飲食、臥具、病緣醫藥資身什物。

若自無有,應從淨信長者、居士、婆羅門等求索與之。

於己以法所獲如法衣服、飲食、諸坐臥具、病緣醫藥資身什物,與眾同用,自無隱費。於時時間,以其隨順八種教授而正教授,五種教誡而正教誡。

此中所說教授、教誡,當知如前力種性品已廣分別。

8 又諸菩薩,於有情心性好隨轉。

隨心轉時,先知有情若體若性。知體性已,隨諸有情所應共住,即應如是與其共住; 隨諸有情所應同行,即應如是與彼同行。

若諸菩薩欲隨所化有情心轉,當審觀察,若於如是如是相事現行身語生他憂苦,如是憂苦若不令其出不善處安立善處,菩薩爾時於如是事現行身語,護彼心故,方便思擇勵力遮止令不現行。

如是憂苦若能令其出不善處安立善處,菩薩爾時於如是事現行身語,住哀愍心,不隨如是有情心轉,方便思擇勵力策發要令現行。

復審觀察,若於如是他有情事現行身語令餘有情發生憂苦,

如是憂苦若不令他、或餘有情、或不令二出不善處安立善處,菩薩爾時於如是事現行身語,護餘心故,方便思擇勵力遮止令不現行。

如是憂苦若能令他、或餘有情、或能令二出不善處安立善處,菩薩爾時於如是事現行身語,住哀愍心,不隨如是有情心轉,方便思擇勵力策發要令現行。

復審觀察,若於如是菩薩自事現行身語生他憂苦,如是現行身語二業非諸菩薩學處所攝,不順福德、智慧資糧,如是憂苦不能令他出不善處安立善處,菩薩爾時於如是事現行身語,護他心故,方便思擇勵力遮止令不現行。

與此相違現行身語,如前應知。

如生憂苦,如是廣說生於喜樂,隨其所應,當知亦爾。

又隨他心而轉菩薩,知他有情忿纏所纏,現前忿纏難可捨離,尚不讚歎,何況毀訾; 即於爾時亦不諫誨。

又隨他心而轉菩薩,他雖不來談論慶慰,尚應自往談論慶慰,何況彼來而不酬報。 又隨他心而轉菩薩,終不故意惱觸於他,唯除訶責諸犯過者,起慈悲心,諸根寂靜, 如應訶責令其調伏。

又隨他心而轉菩薩,終不嗤誚輕弄於他,令其赧愧不安隱住,亦不令其心生憂悔。 雖能摧伏得勝於彼,而不彰其墮在負處。

彼雖淨信,生於謙下,終不現相而起自高。

又隨他心而轉菩薩,於諸有情非不親近、不極親近,亦不非時而相親近。

又隨他心而轉菩薩,終不現前毀他所愛,亦不現前讚他非愛;非情交者不吐實誠,不屢希望,知量而受;

若先許應他飲食等,終無假託不赴先祈,為性謙沖如法曉喻。

9 又諸菩薩性好讚揚真實功德,令他歡喜。

於信功德具足者前,讚揚信德令其歡喜;於戒功德具足者前,讚揚戒德令其歡喜;於聞功德具足者前,讚揚聞德令其歡喜;於捨功德具足者前,讚揚捨德令其歡喜;於慧功德具足者前,讚揚慧德令其歡喜。

10 又諸菩薩性好悲愍,以調伏法調伏有情。

若諸有情有下品過下品違犯,內懷親愛無損惱心,以軟訶責而訶責之。

若諸有情有中品過中品違犯,內懷親愛無損惱心,以中訶責而訶責之。

若諸有情有上品過上品違犯,內懷親愛無損惱心,以上訶責而訶責之。

如訶責法,治罰亦爾。

若諸有情有下、中品應可驅擯過失違犯,菩薩爾時為教誡彼及餘有情,以憐愍心及 利益心,權時驅擯,後還攝受。

若諸有情有其上品應可驅擯過失違犯,菩薩爾時盡壽驅擯,不與共住、不同受用,憐愍彼故不還攝受,勿令其人於佛聖教多攝非福,又為教誡利餘有情。

11 又諸菩薩為欲饒益諸有情故,現神通力,或為恐怖、或為引攝。

謂為樂行諸惡行者,方便示現種種惡行諸果異熟。謂諸惡趣,小那落迦、大那落迦、寒那落迦、熱那落迦,既示現已,而告之言:汝當觀此,先於人中造作增長諸惡行故,今受如是最極暴惡、辛楚、非愛苦果異熟。彼見是已,恐怖厭患,離諸惡行。復有一類無信有情,菩薩眾中隨事故問,彼作異思拒而不答。

菩薩爾時或便化作執金剛神,或復化作壯色大身巨力藥叉,令其恐怖。由是因緣, 捨慢生信,恭敬正答;其餘大眾聞彼正答,亦皆調伏。

或現種種神通變化,或一為多,或多為一,或以其身穿過石壁、山巖等障往還無礙,如是廣說乃至梵世身自在轉,現無量種神變差別,或復現入火界定等,或復示現共聲聞等種種神通,方便引攝,令諸有情踊躍歡喜。

諸未信者,方便安處信具足中;諸犯戒者,方便安處戒具足中;諸少聞者,方便安 處聞具足中;多慳吝者,方便安處捨具足中;諸惡慧者,方便安處慧具足中。 如是菩薩成就一切種饒益有情戒。

是名菩薩三種戒藏,亦名無量大功德藏。謂律儀戒所攝戒藏,攝善法戒所攝戒藏, 饒益有情戒所攝戒藏。

## ◇受菩薩戒

- 1 若諸菩薩欲於如是菩薩所學三種戒藏勤修學者,或是在家、或是出家,先於無上 正等菩提發弘願已,
- 2 當審訪求同法菩薩,已發大願、有智有力於語表義能授能開。
- 3 於如是等功德具足勝菩薩所,先禮雙足,如是請言: 我今欲於善男子所、或長老所、或大德所,乞受一切菩薩淨戒,唯願須臾不辭 勞倦,哀愍聽授。
- 4 既作如是無倒請已,偏袒右肩,恭敬供養十方三世諸佛世尊、已入大地得大智慧 得大神力諸菩薩眾,現前專念彼諸功德,隨其所有功德因力,生殷淨心或少淨心。
- 5 有智有力勝菩薩所,謙下恭敬膝輪據地,或蹲、跪、坐對佛像前,作如是請: 唯願大德,或言長老、或善男子,哀愍授我菩薩淨戒。
- 6 如是請已,專念一境長養淨心,我今不久當得無盡、無量、無上大功德藏,即隨 思惟如是事義,默然而住。
- 7 爾時有智有力菩薩,於彼能行正行菩薩,以無亂心,若坐、若立而作是言:
  - a 汝如是名善男子聽、或法弟聽,汝是菩薩不?彼應答言:是!
  - b 發菩提願未?應答言:已發!
  - c 自此已後,應作是言:汝如是名善男子、或法弟,欲於我所受諸菩薩一切學處,受諸菩薩一切淨戒。謂律儀戒、攝善法戒、饒益有情戒。如是學處、如是淨戒,過去一切菩薩已具,未來一切菩薩當具,普於十方現在一切菩薩今具。於是學處、於是淨戒,過去一切菩薩已學,未來一切菩薩當學,現在一切菩薩今學。汝能受不?答言:能受!
  - d能授菩薩第二第三亦如是說,能受菩薩第二第三亦如是答。
  - e 能授菩薩作如是問·乃至第三授淨戒已·能受菩薩作如是答·乃至第三受淨戒已。 能受菩薩不起於座。能授菩薩對佛像前,普於十方現住諸佛及諸菩薩恭敬供養, 頂禮雙足,作如是白:

某名菩薩,今已於我某菩薩所,乃至三說受菩薩戒,我某菩薩已為某名菩薩作證。唯願十方無邊無際諸世界中諸佛菩薩第一真聖,於現不現一切時處一切有情皆現覺者,於此某名受戒菩薩亦為作證。

f第二第三亦如是說。

- 8 如是受戒羯磨畢竟,從此無間,普於十方無邊無際諸世界中現住諸佛、已入大地 諸菩薩前,法爾相現。由此表示如是菩薩已受菩薩所受淨戒。
- 9 爾時十方諸佛菩薩,於是菩薩法爾之相生起憶念;由憶念故,正智見轉;由正智見,如實覺知:某世界中某名菩薩,某菩薩所正受菩薩所受淨戒。
- 一切於此受戒菩薩,如子如弟,生親善意,眷念憐愍。由佛菩薩眷念憐愍,令是菩薩希求善法倍復增長,無有退減。

當知是名受菩薩戒啟白請證。

**10** 如是已作受菩薩戒羯磨等事,授受菩薩俱起供養,普於十方無邊無際諸世界中諸佛菩薩,頂禮雙足恭敬而退。

#### 受菩薩戒啟白請證:

- 1於無上正等菩提發弘願。
- 2 訪求能授能開菩薩。
- 3 請言: 我今欲於善男子所、或長老所、或大德所, 乞受一切菩薩淨戒, 唯願須臾不辭勞倦, 哀愍聽授。
- 4 恭敬供養十方三世諸佛世尊、諸菩薩眾,生殷淨心。
- 5 對佛像前,作如是請:唯願大德,哀愍授我菩薩淨戒。
- 6 專念一境長養淨心,思惟當得大功德藏,默然而住。

| <br> |                                     |      |
|------|-------------------------------------|------|
| 三    | 能授菩薩                                | 能受菩薩 |
| 次    | 1汝如是名善男子聽(或法弟聽),汝是菩薩不?              | 是!   |
|      | 2 發菩提願未?                            | 已發!  |
|      | 3 汝如是名善男子(或法弟),欲於我所受諸菩薩一切學處,受諸菩薩一切淨 | 能受!  |
|      | 戒。謂律儀戒、攝善法戒、饒益有情戒。如是學處、如是淨戒,過去一切    |      |
|      | 菩薩已具,未來一切菩薩當具,普於十方現在一切菩薩今具。於是學處、    |      |
|      | 於是淨戒,過去一切菩薩已學,未來一切菩薩當學,現在一切菩薩今學。    |      |
|      | 汝能受不?                               |      |

三 能受菩薩不起於座。能授菩薩對佛像前,普於十方現住諸佛及諸菩薩恭敬 次 供養,頂禮雙足,作如是白:

某名菩薩,今已於我某菩薩所,乃至三說受菩薩戒,我某菩薩已為某名菩薩作證。唯願十方無邊無際諸世界中諸佛菩薩第一真聖,於現不現一切時處一切有情皆現覺者,於此某名受戒菩薩亦為作證。

- 8 如是已受菩薩所受淨戒。(普於十方諸佛菩薩前,法爾相現。)
- 9 十方諸佛菩薩,眷念憐愍,令是菩薩希求善法倍復增長,無有退減。
- 10 授受菩薩俱起供養,普於十方無邊無際諸世界中諸佛菩薩,頂禮雙足恭敬而退。

如是菩薩所受律儀戒,於餘一切所受律儀戒最勝無上,無量無邊大功德藏之所隨逐, 第一最上善心意樂之所發起,普能對治於一切有情一切種惡行。

一切別解脫律儀,於此菩薩律儀戒百分不及一,千分不及一,數分不及一,計分不 及一,算分不及一,喻分不及一,鄔波尼殺曇分亦不及一,攝受一切大功德故。 又此菩薩安住如是菩薩淨戒,先自數數專諦思惟:此是菩薩正所應作,此非菩薩正 所應作。既思惟已,然後為成正所作業,當勤修學。

又應專勵聽聞菩薩素怛纜藏及以解釋,

即此菩薩素怛纜藏、摩怛理迦,隨其所聞當勤修學。

¦摩呾理迦(mātrkā) (意譯為本母)

- 1 指經義或戒律之綱目;
- ¦2 也是論藏的另一種稱呼。

¦(卷 64, 81)

## ◇ 不應從受

又諸菩薩,不從一切唯聰慧者求受菩薩所受淨戒。

- ✓ 無淨信者,不應從受;謂於如是所受淨戒初無信解,不能趣入,不善思惟。
- ✓ 有慳貪者,慳貪蔽者,有大欲者,無喜足者,不應從受。
- ✓ 毀淨戒者,於諸學處無恭敬者,於戒律儀有慢緩者,不應從受。
- ✓ 有忿恨者,多不忍者,於他違犯不堪耐者,不應從受。
- ✓ 有懶惰者,有懈怠者,多分耽著日夜睡樂、倚樂、臥樂,好合徒侶樂喜談者,不應從受。
- ✔ 心散亂者,下至不能[穀-禾+牛]牛乳頃善心一緣住修習者,不應從受。
- ✓ 有闇昧者,愚癡類者,極劣心者,誹謗菩薩素怛纜藏、摩怛理迦者,不應從受。

## ◇謗毀者

又諸菩薩,於受菩薩戒律儀法,雖已具足受持究竟,而於謗毀菩薩藏者無信有情,終不率爾宣示開悟。所以者何?

為其聞已不能信解,大無知障之所覆蔽,便生誹謗。由誹謗故,如住菩薩淨戒律儀,成就無量大功德藏,彼誹謗者,亦為無量大罪業藏之所隨逐,乃至一切惡言、惡見及惡思惟未永棄捨,終不免離。

## ◇以受戒法如應正授

又諸菩薩欲授菩薩菩薩戒時,先應為說菩薩法藏摩怛理迦、菩薩學處及犯處相,令 其聽受,以慧觀察自所意樂,堪能思擇受菩薩戒,非惟他勸、非為勝他。 當知是名堅固菩薩堪受菩薩淨戒律儀,以受戒法如應正授。

## ◇四種他勝處法

如是菩薩住戒律儀,有其四種他勝處法。何等為四?

- 1 若諸菩薩為欲貪求利養恭敬,自讚毀他。是名第一他勝處法。
- 2 若諸菩薩現有資財,性慳財故,有苦、有貧、無依、無怙正求財者來 現在前,不起哀憐而修惠捨;正求法者來現在前,性慳法故,雖現有 法而不給施。是名第二他勝處法。
- 3 若諸菩薩長養如是種類忿纏,由是因緣,不唯發起麤言便息;由忿蔽故,加以手足、塊石、刀杖,捶打、傷害、損惱有情。內懷猛利忿恨意樂,有所違犯他來諫謝,不受、不忍、不捨怨結。是名第三他勝處法。
- 4 若諸菩薩謗菩薩藏,愛樂宣說、開示、建立像似正法,於像似法或自 信解,或隨他轉。是名第四他勝處法。

如是名為菩薩四種他勝處法。

菩薩於四他勝處法隨犯一種,況犯一切,不復堪能於現法中增長攝受菩薩廣大菩提 資糧,不復堪能於現法中意樂清淨,是即名為相似菩薩,非真菩薩。

菩薩若用軟、中品纏毀犯四種他勝處法,不捨菩薩淨戒律儀;上品纏犯,即名為捨。若諸菩薩毀犯四種他勝處法,數數現行,都無慚愧,深生愛樂,見是功德,當知說名上品纏犯。非諸菩薩暫一現行他勝處法,便捨菩薩淨戒律儀。

如諸苾芻犯他勝法,即便棄捨別解脫戒。

若諸菩薩由此毀犯,棄捨菩薩淨戒律儀,於現法中堪任更受,非不堪任。 如苾芻住別解脫戒,犯他勝法,於現法中不任更受。

略由二緣,捨諸菩薩淨戒律儀。

亦不新得。

1 棄捨無上正等菩提大願;

2 現行上品纏犯他勝處法。

若諸菩薩,雖復轉身遍十方界,在在生處不捨菩薩淨戒律儀; 由是菩薩不捨無上菩提大願,亦不現行上品纏犯他勝處法。 若諸菩薩轉受餘生,忘失本念,值遇善友,為欲覺悟菩薩戒念,雖數重受而非新受,

## ◇違犯

卷 41

如是菩薩安住菩薩淨戒律儀,於有違犯及無違犯,是染非染、軟中上品,應當了知:

### :供養三寶:

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,於日日中,

若於如來、或為如來造制多所;

若於正法、或為正法造經卷所,謂諸菩薩素怛纜藏、摩怛理迦;

若於僧伽,謂十方界已入大地諸菩薩眾。

若不以其或少、或多諸供養具而為供養,下至以身一拜禮敬,下至以語一四句頌讚佛法僧真實功德,下至以心一清淨信隨念三寶真實功德。

空度日夜,是名有犯,有所違越。

若不恭敬、懶惰懈怠而違犯者,是染違犯。

若誤失念而違犯者,非染違犯。

無違犯者,謂心狂亂。

若已證入淨意樂地,常無違犯。

由得清淨意樂菩薩,譬如已得證淨苾芻,恆時法爾於佛法僧以勝供具承事供養。

#### |恭敬利養 |

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

有其大欲而無喜足,於諸利養及以恭敬生著不捨,是名有犯,有所違越,是染違犯。 無違犯者,謂為斷彼,生起樂欲,發勤精進攝彼對治。雖勤遮遏,而為猛利性惑所 蔽,數起現行。

### 酬對

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

見諸耆長有德可敬同法者來, 憍慢所制, 懷嫌恨心、懷恚惱心, 不起承迎, 不推勝座。若有他來語言談論、慶慰、請問, 憍慢所制, 懷嫌恨心、懷恚惱心, 不稱正理發言酬對。是名有犯, 有所違越, 是染違犯。

非憍慢制,無嫌恨心、無恚惱心,但由懶惰、懈怠、忘念、無記之心,是名有犯, 有所違越,非染違犯。

無違犯者,謂 1 遭重病; 2 或心狂亂; 3 或自睡眠他生覺想,而來親附語言談論、慶慰、請問; 4 或自為他宣說諸法論議決擇; 5 或復與餘談論、慶慰; 6 或他說法論議決擇屬耳而聽; 7 或有違犯說正法者,為欲將護說法者心; 8 或欲方便調彼、伏彼,出不善處安立善處; 9 或護僧制; 10 或為將護多有情心;

而不酬對,皆無違犯。

## 受請

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

他來延請,或往居家、或往餘寺,奉施飲食及衣服等諸資生具,憍慢所制,懷嫌恨心、懷恚惱心,不至其所,不受所請,是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由懶惰、懈怠、忘念、無記之心,不至其所,不受所請,是名有犯,有所違越,非染違犯。

無違犯者,1或有疾病;2或無氣力;3或心狂亂;4或處懸遠;5或道有怖;6或欲方便調彼、伏彼,出不善處安立善處;7或餘先請;8或為無間修諸善法,欲護善品令無暫廢;9或為引攝未曾有義;10或為所聞法義無退;如為所聞法義無退,論議決擇,當知亦爾;11或復知彼懷損惱心,詐來延請;12或為護他多嫌恨心;13或護僧制;

不至其所,不受所請,皆無違犯。

### 受施

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

他持種種生色可染、末尼、真珠、琉璃等寶,及持種種眾多上妙財利供具殷勤奉施, 由嫌恨心、或恚惱心、違拒不受、是名有犯、有所違越、是染違犯、捨有情故。

若由懶惰、懈怠、忘念、無記之心,違拒不受,是名有犯,有所違越,非染違犯。 無違犯者,1或心狂亂;2或觀受已心生染著;3或觀後時彼定追悔;4或復知彼於 施迷亂;5或知施主隨捨隨受,由是因緣定當貧匱;6或知此物是僧伽物、窣堵波物; 7 或知此物劫盜他得;8 或知此物由是因緣多生過患,9 或殺、10 或縛、11 或罰、 12 或黜、13 或嫌、14 或責;

違拒不受,皆無違犯。

### 法施

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

他來求法,懷嫌恨心、懷恚惱心,嫉妒變異,不施其法,是名有犯,有所違越,是 染違犯。

若由懶惰、懈怠、忘念、無記之心,不施其法,是名有犯,有所違越,非染違犯。 無違犯者,謂1諸外道伺求過短;2或有重病;3或心狂亂;4或欲方便調彼、伏彼, 出不善處安立善處;5或於是法未善通利;6或復見彼不生恭敬,無有羞愧,以惡威 儀而來聽受;7或復知彼是鈍根性,於廣法教得法究竟深生怖畏,當生邪見,增長 邪執,衰損惱壞;8或復知彼,法至其手轉布非人;

而不施與,皆無違犯。

## [暴惡犯戒] ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於諸暴惡犯戒有情,懷嫌恨心、懷恚惱心,由彼暴惡犯戒為緣,方便棄捨,不作饒 益,是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由懶惰懈怠棄捨,由忘念故,不作饒益,是名有犯,有所違越,非染違犯。 何以故?非諸菩薩於淨持戒、身語意業寂靜現行諸有情所,起憐愍心,欲作饒益; 如於暴惡犯戒有情,於諸苦因而現轉者。

無違犯者,謂1心狂亂;2或欲方便調彼、伏彼,廣說如前;3或為將護多有情心; 4 或護僧制;

方便棄捨,不作饒益,皆無違犯。

#### 將護

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

如薄伽梵於別解脫毗奈耶中,將護他故,建立遮罪,制諸聲聞令不造作。

諸有情類,未淨信者令生淨信,已淨信者令倍增長。

於中菩薩與諸聲聞應等修學,無有差別。何以故?

以諸聲聞自利為勝,尚不棄捨將護他行,

為令有情未信者信、信者增長,學所學處,何況菩薩利他為勝。

## 事業希望。◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

如薄伽梵於別解脫毗奈耶中,為令聲聞少事、少業、少希望住,建立遮罪,制諸聲 聞令不造作。

於中菩薩與諸聲聞不應等學。何以故?

以諸聲聞自利為勝,不顧利他,於利他中少事、少業、少希望住可名為妙;

非諸菩薩利他為勝,不顧自利,於利他中少事、少業、少希望住得名為妙。

如是菩薩為利他故,從非親里長者、居士、婆羅門等及恣施家,應求百千種種衣服, 觀彼有情有力無力,隨其所施,如應而受。如說求衣,求鉢亦爾。

如求衣鉢,如是自求種種絲縷,令非親里為織作衣。

為利他故,應畜種種憍世耶衣、諸坐臥具,事各至百,生色可染百千俱胝,復過是 數亦應取積。

如是等中少事、少業、少希望住制止遮罪,菩薩不與聲聞共學。

安住淨戒律儀菩薩,

於利他中,懷嫌恨心、懷恚惱心,少事、少業、少希望住,是名有犯,有所違越,

若由懶惰、懈怠、忘念、無記之心,少事、少業、少希望住,是名有犯,有所違越, 非染違犯。

性罪

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,善權方便,為利他故,於諸性罪少分現行, 由是因緣,於菩薩戒無所違犯,生多功德。謂如:

菩薩見劫盜賊,為貪財故,欲殺多生,或復欲害大德聲聞、獨覺、菩薩,或復欲造 多無間業。

見是事已,發心思惟:我若斷彼惡眾生命,墮那落迦,如其不斷,無間業成,當受 大苦;我寧殺彼墮那落迦,終不令其受無間苦。

如是菩薩意樂思惟,於彼眾生或以善心、或無記心,知此事已,為當來故, 深生慚愧,以憐愍心而斷彼命。

由是因緣,於菩薩戒無所違犯,生多功德。

┆逼惱 : ◎又如菩薩,見有增上增上宰官,上品暴惡,於諸有情無有慈愍,專行逼惱。 菩薩見已,起憐愍心,發生利益安樂意樂,隨力所能,若廢、若黜增上等位。 由是因緣,於菩薩戒無所違犯,生多功德。

賊

◎又如菩薩,見劫盜賊奪他財物,若僧伽物、窣堵波物,取多物已執為己有,縱情 受用。菩薩見已,起憐愍心,於彼有情發生利益安樂意樂,隨力所能,逼而奪取, 勿令受用如是財故,當受長夜無義無利。由此因緣,所奪財寶,若僧伽物,還復僧 伽;窣堵波物,還窣堵波;若有情物,還復有情。

僧伽物。◎又見眾主、或園林主,取僧伽物、窣堵波物,言是己有,縱情受用。菩薩見已, 思擇彼惡,起憐愍心,勿令因此邪受用業,當受長夜無義無利,隨力所能廢其所主。 菩薩如是雖不與取,而無違犯,生多功德。

非梵行:

◎又如菩薩處在居家,見有母邑現無繫屬,習好欲法,繼心菩薩求非梵行。 菩薩見已,作意思惟:勿令心恚,多生非福,若隨其欲,便得自在,方便安處令種 善根,亦當令其捨不善業。住慈愍心,行非梵行。 雖習如是穢染之法,而無所犯,生多功德。

出家菩薩,為護聲聞聖所教誡,令不壞滅,一切不應行非梵行。

妄語

◎又如菩薩為多有情解脫命難、囹圄縛難、刖手足難、劓鼻刵耳剜眼等難,雖諸菩 薩為自命難,亦不正知說於妄語,然為救脫彼有情故,知而思擇,故說妄語。 以要言之,菩薩唯觀有情義利,非無義利,自無染心,唯為饒益諸有情故,覆想正 知而說異語。說是語時,於菩薩戒無所違犯,生多功德。

離間語。◎又如菩薩,見諸有情為惡朋友之所攝受,親愛不捨。菩薩見已,起憐愍心,發生 利益安樂意樂,隨能隨力說離間語,令離惡友,捨相親愛,勿令有情由近惡友,當 受長夜無義無利。

菩薩如是以饒益心說離間語,乖離他愛,無所違犯,生多功德。

<sup>| 麤惡語 |</sup> ◎又如菩薩,見諸有情為行越路,非理而行,出麤惡語,猛利訶擯,方便令其出不 善處安立善處。

菩薩如是以饒益心,於諸有情出麤惡語,無所違犯,生多功德。

<u>- 埼語</u> ○又如菩薩,見諸有情信樂倡妓、吟詠、歌諷,或有信樂王、賊、飲食、婬蕩街衢 無義之論,菩薩於中皆悉善巧,於彼有情起憐愍心,發生利益安樂意樂,現前為作 綺語相應種種倡妓、吟詠、歌諷、王、賊、飲食、婬衢等論,令彼有情歡喜引攝, 自在隨屬,方便獎導出不善處安立善處。

菩薩如是現行綺語,無所違犯,生多功德。

¦邪命

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

生起詭詐虛談現相,方便研求假利求利,味邪命法無有羞恥,堅持不捨;是名有犯, 有所違越,是染違犯。

無違犯者,若為除遣生起樂欲,發勤精進,煩惱熾盛蔽抑其心,時時現起。

寂靜 |

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

為掉所動心不寂靜,不樂寂靜,高聲嬉戲諠譁紛聒,輕躁騰躍望他歡笑;如此諸緣, 是名有犯,有所違越,是染違犯。

若忘念起,非染違犯。

無違犯者,1若為除遣生起樂欲,廣說如前;2若欲方便解他所生嫌恨令息;3若欲 遣他所生愁惱;4若他性好如上諸事,方便攝受,敬慎將護,隨彼而轉;5若他有情 着阳菩薩,內懷嫌恨,惡謀憎皆,外現歡顏表內清淨;

如是一切,皆無違犯。

- 涅槃 : ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

起如是見,立如是論:菩薩不應忻樂涅槃,應於涅槃而生厭背;於諸煩惱及隨煩惱 不應怖畏而求斷滅,不應一向心生厭離;以諸菩薩三無數劫流轉生死,求大菩提。 若作此說,是名有犯,有所違越,是染違犯。何以故?

如諸聲聞於其涅槃忻樂親近,於諸煩惱及隨煩惱深心厭離;

如是菩薩於大涅槃忻樂親近,於諸煩惱及隨煩惱深心厭離,其倍過彼百千俱紙。 以諸聲聞唯為一身證得義利勤修正行,菩薩普為一切有情證得義利勤修正行。 是故菩薩當勤修集無雜染心,於有漏事隨順而行,成就勝出諸阿羅漢無雜染法。

膀聲

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於自能發不信重言,所謂惡聲、惡稱、惡譽,不護不雪。

其事若實而不避護,是名有犯,有所違越,是染違犯。

若事不實而不清雪,是名有犯,有所違越,非染違犯。

無違犯者,1若他外道;2若他憎嫉;3若自出家,因行乞行、因修善行,謗聲流布; 4 若忿弊者; 5 若心倒者謗聲流布,皆無違犯。

報復

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

見諸有情,應以種種辛楚加行、猛利加行而得義利,護其憂惱而不現行,是名有犯, 有所違越,非染違犯。

無違犯者,觀由此緣,於現法中少得義利,多生憂惱。

若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,他罵報罵,他瞋報瞋,他打報打,他弄報弄,是名有 犯,有所違越,是染違犯。

### 不悔謝

### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於他有情有所侵犯,或自不為彼疑侵犯,由嫌嫉心,由慢所執,不如理謝而生輕捨,是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由懶惰、懈怠、放逸,不謝輕捨,是名有犯,有所違越,非染違犯。

無違犯者,1若欲方便調彼、伏彼,出不善處安立善處;2若是外道;3若彼希望要因現行非法有罪方受悔謝;4若彼有情性好鬥諍,因悔謝時倍增憤怒;5若復知彼為性堪忍,體無嫌恨;6若必了他因謝侵犯,深生羞恥;而不悔謝,皆無違犯。

#### 不受謝

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

他所侵犯,彼還如法平等悔謝。懷嫌恨心,欲損惱彼,不受其謝,是名有犯,有所 違越,是染違犯。雖復於彼無嫌恨心,不欲損惱,然由稟性不能堪忍,故不受謝, 亦名有犯,有所違越,是染違犯。

無違犯者,1若欲方便調彼、伏彼,廣說一切如前應知;2若不如法、不平等謝;不受彼謝,亦無違犯。

### 不捨忿

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於他懷忿,相續堅持,生已不捨,是名有犯,有所違越,是染違犯。無違犯者,為斷彼故生起樂欲,廣說如前。

### 愛染心

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

貪著供事增上力故,以愛染心管御徒眾,是名有犯,有所違越,是染違犯。 無違犯者,不貪供侍,無愛染心管御徒眾。

#### 懶惰懈怠

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

懶惰懈怠,耽睡眠樂、臥樂、倚樂,非時非量,是名有犯,有所違越,是染違犯。 無違犯者,1若遭疾病;2若無氣力,行路疲極;3若為斷彼生起樂欲;廣說一切如 前應知。

#### 談說世事

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

懷愛染心,談說世事,虛度時日,是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由忘念,虛度時日,是名有犯,有所違越,非染違犯。

無違犯者,1見他談說護彼意故安住正念須臾而聽,2若事希奇,3或暫問他,4或答他問,無所違犯。

### 求請教授

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

為令心住,欲定其心,心懷嫌恨,憍慢所持,不詣師所求請教授,是名有犯,有所違越,是染違犯。

懶惰懈怠而不請者,非染違犯。

無違犯者,若遇疾病;若無氣力;若知其師顛倒教授;若自多聞,自有智力能令心 定;若先已得所應教授;

而不請者,無所違犯。

## 五蓋

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

起貪欲蓋,忍受不捨,是名有犯,有所違越,是染違犯。

無違犯者,若為斷彼生起樂欲,發勤精進,煩惱猛利蔽抑心故,時時現行。

如貪欲蓋,如是瞋恚、惛沈睡眠、掉舉惡作,及與疑蓋,當知亦爾。

貪味靜慮

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

貪味靜慮,於味靜慮見為功德,是名有犯,有所違越,是染違犯。 無違犯者,若為斷彼生起樂欲,廣說如前。

聲聞法教

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

起如是見,立如是論:

菩薩不應聽聲聞乘相應法教,不應受持,不應修學, 菩薩何用於聲聞乘相應法教聽聞、受持、精勤修學? 是名有犯,有所違越,是染違犯。

何以故?菩薩尚於外道書論精勤研究,況於佛語。

無違犯者,為令一向習小法者捨彼欲故,作如是說。

菩薩法教 ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於菩薩藏未精研究,於菩薩藏一切棄捨,於聲聞藏一向修學,是名有犯,有所違越, 非染違犯。

外道

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

現有佛教,於佛教中未精研究,於異道論及諸外論精勤修學,是名有犯,有所違越, 是染違犯。

無違犯者,1若上聰敏;2若能速受;3若經久時能不忘失;4若於其義能思能達; 5 若於佛教如理觀察成就俱行無動覺者,於日日中,常以二分修學佛語,一分學外; 則無違犯。

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

越菩薩法,於異道論及諸外論研求善巧,深心寶翫、愛樂、味著,非如辛藥而習近 之,是名有犯,有所違越,是染違犯。

毁謗│◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

聞菩薩藏,於甚深處最勝甚深直實法義、諸佛菩薩難思神力,不生信解,憎背毀謗:

不能引義、不能引法,非如來說,不能利益安樂有情。

是名有犯,有所違越,是染違犯。

如是毀謗,或由自內非理作意,或隨順他而作是說。

若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

若聞甚深最甚深處,心不信解,菩薩爾時應彊信受,應無諂曲,應如是學:

我為非善,盲無慧目,於如來眼隨所宣說,於諸如來密意語言而生誹謗。

菩薩如是自處無知,仰推如來,於諸佛法無不現知等隨觀見。

如是正行,無所違犯。

雖無信解,然不誹謗。

自讚毀他 ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於他人所有染愛心、有瞋恚心,自讚毀他,是名有犯,有所違越,是染違犯。 無違犯者,1若為摧伏諸惡外道;2若為住持如來聖教;3若欲方便調彼、伏彼,廣 說如前;4或欲令其未淨信者發生淨信,已淨信者倍復增長。

### 不往聽

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

聞說正法論議決擇,憍慢所制,懷嫌恨心、懷恚惱心,而不往聽,是名有犯,有所 違越,是染違犯。

若為懶惰懈怠所蔽,而不往聽,非染違犯。

無違犯者,1若不覺知;2若有疾病;3若無氣力;4若知倒說;

5 若為護彼說法者心; 6 若正了知彼所說義, 是數所聞、所持、所了; 7 若已多聞, 具足聞持,其聞積集;8若欲無間於境住心;9若勤引發菩薩勝定;10若自了知上 品愚鈍,其慧鈍濁,於所聞法難受難持,難於所緣攝心令定;

不往聽者,皆無違犯。

「不依義」**◎**若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於說法師故思輕毀,不深恭敬,嗤笑調弄,但依於文不依於義,是名有犯,有所違 越,是染違犯。

· 不為助伴 ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於諸有情所應作事,懷嫌恨心、懷恚惱心,不為助伴。

謂於能辦所應作事,或於道路若往若來,或於正說事業加行,或於掌護所有財寶, 或於和好乖離諍訟,或於吉會,或於福業,不為助伴,是名有犯,有所違越,是染 違犯。

若為懶惰懈怠所蔽,不為助伴,非染違犯。

無違犯者,1若有疹疾;2若無氣力;3若了知彼自能成辦;4若知求者自有依怙;5 若知所作能引非義、能引非法;6 若欲方便調彼、伏彼,廣說如前;

7 若先許餘為作助伴; 8 若轉請他有力者助; 9 若於善品正勤修習,不欲暫廢; 10 若性愚鈍,於所聞法難受難持,如前廣說;11若為將護多有情意;若護僧制; 不為助伴,皆無違犯。

不往供事 ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

見諸有情遭重疾病,懷嫌恨心、懷恚惱心,不往供事,是名有犯,有所違越,是染 違犯。

若為懶惰懈怠所蔽,不往供事,非染違犯。

無違犯者,1若自有病;2若無氣力;3若轉請他有力隨順令往供事;4若知病者有 依有怙;5若知病者自有勢力,能自供事;6若了知彼長病所觸,堪自支持;7若為 勤修廣大無上殊勝善品;8若欲護持所修善品,令無間闕;9若自了知上品愚鈍,其 慧鈍濁,於所聞法難受難持,難於所緣攝心令定;10 若先許餘為作供事。

如於病者,於有苦者為作助伴,欲除其苦,當知亦爾。

宣說正理! ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

見諸有情為求現法後法事故,廣行非理,懷嫌恨心、懷恚惱心,不為官說如實正理, 是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由懶惰懈怠所蔽,不為宣說,非染違犯。

無違犯者,1若自無知;2若無氣力;3若轉請他有力者說;4若即彼人自有智力;5 若彼有餘善友攝受;6若欲方便調彼、伏彼,廣說如前;7若知為說如實正理,起嫌 恨心,8 若發惡言,9 若顛倒受,10 若無愛敬;11 若復知彼性弊[忄+龍]悷;不為宣 說,皆無違犯。

酬報┆◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

於先有恩諸有情所不知恩惠、不了恩惠、懷嫌恨心,不欲現前如應酬報,是名有犯, 有所違越,是染違犯。

若為懶惰懈怠所蔽,不現酬報,非染違犯。

無違犯者,1勤加功用,無力無能不獲酬報;2若欲方便調彼、伏彼,廣說如前;3 若欲報恩而彼不受;皆無違犯。

開解┆◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

見諸有情墮在喪失財寶、眷屬、祿位、難處,多生愁惱,懷嫌恨心,不往開解,是 名有犯,有所違越,是染違犯。

若為懶惰懈怠所蔽,不往開解,非染違犯。

無違犯者,應知如前於他事業不為助伴。

惠施┆◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

有飲食等資生眾具,見有求者來正希求飲食等事,懷嫌恨心、懷恚惱心,而不給施, 是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由懶惰、懈怠、放逸,不能施與,非染違犯。

無違犯者,1若現無有可施財物;2若彼希求不如法物、所不官物;3若欲方便調彼、 伏彼,廣說如前;4若來求者王所匪官,將護王意;5若護僧制;

而不惠施,皆無違犯。

攝受徒眾◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

攝受徒眾,懷嫌恨心,而不隨時無倒教授、無倒教誡;知眾匱乏,而不為彼從諸淨 信長者、居士、婆羅門等,如法追求衣服、飲食、諸坐臥具、病緣醫藥資身什物, 隨時供給;是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由懶惰、懈怠、放逸,不往教授、不往教誡、不為追求如法眾具,非染違犯。 無違犯者,1若欲方便調彼、伏彼,廣說如前;2若護僧制;3若有疹疾;4若無氣 力,不任加行;5 若轉請餘有勢力者;6 若知徒眾世所共知,有大福德,各自有力求 衣服等資身眾具;7若隨所應教授教誡,皆已無倒教授教誡;8若知眾內有本外道, 為竊法故來入眾中,無所堪能,不可調伏;皆無違犯。

不隨心轉: ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

懷嫌恨心,於他有情不隨心轉,是名有犯,有所違越,是染違犯。

若由懶惰、懈怠、放逸,不隨其轉,非染違犯。

無違犯者,1若彼所愛非彼所官;2若有疾病;3若無氣力,不任加行;4若護僧制; 5 若彼所愛雖彼所官,而於多眾非官、非愛;6 若為降伏諸惡外道;7 若欲方便調彼、 伏彼,廣說如前;不隨心轉,皆無違犯。

### 顯揚他德

◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

懷嫌恨心,他實有德不欲顯揚,他實有譽不欲稱美,他實妙說不讚善哉,是名有犯, 有所違越,是染違犯。

若由懶惰、懈怠、放逸,不顯揚等,非染違犯。

無違犯者,1若知其人性好少欲,將護彼意;2若有疾病;3若無氣力;4若欲方便 調彼、伏彼,廣說如前;5若護僧制;6若知由此顯揚等緣,起彼雜染憍舉無義,為 遮此過;7若知彼德雖似功德,而非實德;8若知彼譽雖似善譽,而非實譽;9若知 彼說雖似妙說,而實非妙;10 若為降伏諸惡外道;11 若為待他言論究竟;不顯揚等, 皆無違犯。

## 訶責治罰 驅擯

#### ◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

見諸有情應可訶責、應可治罰、應可驅擯,懷染汙心而不訶責;或雖訶責,而不治 罰、如法教誡;或雖治罰、如法教誡,而不驅擯;是名有犯,有所違越,是染違犯。 若由懶惰、懈怠、放逸,而不訶責乃至驅擯,非染違犯。

無違犯者,1若了知彼不可療治,不可與語,喜出麤言,多生嫌恨,故應棄捨;2 若觀待時;3 若觀因此鬥訟諍競;4 若觀因此令僧諠雜、令僧破壞;知彼有情不懷諂 曲,成就增上猛利慚愧,疾疾還淨;而不訶責乃至驅擯,皆無違犯。

### 「不現神通」◎若諸菩薩安住菩薩淨戒律儀,

具足成就種種神通變現威力,於諸有情,應恐怖者能恐怖之,應引攝者能引攝之, 避信施故,不現神通恐怖、引攝,是名有犯,有所違越,非染違犯。

無違犯者,若知此中諸有情類多著僻執,是惡外道,誹謗賢聖,成就邪見,不現神 通恐怖、引攝,無有違犯。

又一切處無違犯者,謂若彼心增上狂亂,若重苦受之所逼切,若未曾受淨戒律儀, 當知一切皆無違犯。

## ◇ 悔除環淨

復次,如是所起諸事菩薩學處,佛於彼彼素怛纜中隨機散說,謂依

- 1 律儀戒
- 2 攝善法戒
- 3 饒益有情戒

今於此菩薩藏摩怛理迦綜集而說,菩薩於中應起尊重,住極恭敬,專精修學。 是諸菩薩從他正受戒律儀已,由善清淨1求學意樂、2菩提意樂、3饒益一切有情意 樂,生起最極尊重恭敬,從初專精不應違犯。

設有違犯,即應如法疾疾悔除,令得還淨。

又此菩薩一切違犯,當知皆是惡作所攝,

應向有力於語表義能覺能受小乘、大乘補特伽羅,發露悔滅。

若諸菩薩以上品纏違犯如上他勝處法,失戒律儀,應當更受。

若中品纏違犯如上他勝處法,應對於三補特伽羅,或過是數,應如發露除惡作法, 先當稱述所犯事名,應作是說:

長老專志!或言:大德!我如是名,違越菩薩毗奈耶法,如所稱事犯惡作罪。 餘如苾芻發露悔滅惡作罪法,應如是說。

若下品纏違犯如上他勝處法及餘違犯,應對於一補特伽羅,發露悔法,當知如前。

若無隨順補特伽羅可對發露,悔除所犯,爾時菩薩以淨意樂,起自誓心: 「我當決定防護當來,終不重犯。」 如是於犯還出還淨。

## ◇自受菩薩戒

又諸菩薩欲受菩薩淨戒律儀,若不會遇具足功德補特伽羅,

爾時應對如來像前,自受菩薩淨戒律儀。

應如是受,偏袒右肩,右膝著地,或蹲、跪、坐,作如是言:

「我如是名,仰啟十方一切如來、已入大地諸菩薩眾,我今欲於十方世界佛菩薩所, 誓受一切菩薩學處,誓受一切菩薩淨戒。謂律儀戒、攝善法戒、饒益有情戒。

如是學處、如是淨戒,過去一切菩薩已具,未來一切菩薩當具,普於十方現在一切菩薩今具。

於是學處、於是淨戒,過去一切菩薩已學,未來一切菩薩當學,普於十方現在一切 菩薩今學。」

第二第三亦如是說,說已應起。

所餘一切如前應知。

菩薩道的犯戒,沒有無餘犯 (他勝罪聚)。

▲ 1 他勝罪聚,是殺盗婬妄的根本性罪,又稱為波羅夷罪。

又於菩薩犯戒道中,無無餘犯。

如世尊說:是諸菩薩多分應與瞋所起犯,非貪所起。

當知此中所說密意,謂

諸菩薩愛諸有情、憐諸有情增上力故,凡有所作一切皆是菩薩所作,非非所作; 非作所作可得成犯。

若諸菩薩憎諸有情、嫉諸有情,不能修行自他利行,作諸菩薩所不應作; 作不應作可得成犯。

又諸菩薩軟中上犯,如攝事分應當了知。

(卷 99)有五種罪聚攝一切罪。1 他勝罪聚,2 眾餘罪聚,3 隕墜罪聚,4 別悔罪聚,5 惡作罪聚。 (卷 99)他勝罪聚是上品罪 (卷 100)四種罪聚,名有餘罪;他勝罪聚,名無餘罪。

## ◇三種圓滿

如是菩薩依止一切自毗奈耶勤學所學,便得成就三種圓滿,安樂而住。

| 1 成就 | 云何名為加行圓滿?謂諸菩薩於淨戒中行無闕犯,         |
|------|--------------------------------|
| 加行圓滿 | 於身語意清淨現行,不數毀犯發露自惡。如是名為加行圓滿。    |
| 2 成就 | 云何名為意樂圓滿?謂諸菩薩為法出家,             |
| 意樂圓滿 | 不為活命;求大菩提,非為不求;為求沙門、為求涅槃,非為不求。 |
|      | 如是求者,不住懈怠下劣精進,不雜眾多惡不善法、雜染後有、有諸 |
|      | 熾然眾苦異熟、當來所有生老病死。如是名為意樂圓滿。      |
| 3 成就 | 云何名為宿因圓滿?謂諸菩薩,昔餘生中修福修善,故於今世種種衣 |
| 宿因圓滿 | 服、飲食、臥具、病緣醫藥資身什物自無匱乏,          |
|      | 復能於他廣行惠施。如是名為宿因圓滿。             |

菩薩如是依毗奈耶勤學所學,成就如是三種圓滿,安樂而住。 與此相違,當知成就三種衰損,危苦而住。

如是略廣官說菩薩若在家品、若出家品一切戒已,

自斯已後,即於如是一切戒中,分出所餘難行戒等差別之相,應當了知。

## ◆ 3 難行戒 (卷 42)

卷 42

云何菩薩難行戒?當知此戒略有三種。

- 1 調諸菩薩,現在具足大財、大族自在增上,棄捨如是大財、大族自在增上,受持菩薩淨戒律儀。是名菩薩第一難行戒。
- **2** 又諸菩薩受淨戒已,若遭急難乃至失命,於所受戒尚無少闕,何況全犯。是名菩薩第二難行戒。
- 3 又諸菩薩,如是如是遍於一切行住作意,恆住正念,常無放逸,乃至命終於所 受戒無有誤失,尚不犯輕,何況犯重。是名菩薩第三難行戒。

## ◆ 4一切門戒

云何菩薩一切門戒?當知此戒略有四種。

| 1 正受戒   | 正受戒者,謂諸菩薩受先所受三種菩薩淨戒律儀。即律儀戒、攝善 |  |  |
|---------|-------------------------------|--|--|
|         | 法戒、饒益有情戒。                     |  |  |
| 2 本性戒   | 本性戒者,謂諸菩薩住種性位,本性仁賢,於相續中,身語二業恆 |  |  |
|         | 清淨轉。                          |  |  |
| 3 串習戒   | 串習戒者,謂諸菩薩昔餘生中,曾串修習如先所說三種淨戒。由宿 |  |  |
|         | 因力所任持故,於現在世一切惡法不樂現行,於諸惡法深心厭離; |  |  |
|         | 樂修善行,於善行中深心欣慕。                |  |  |
| 4 方便相應戒 | 方便相應戒者,謂諸菩薩依四攝事,於諸有情身語意業恆相續轉。 |  |  |

## ◆ 5 善士戒

云何菩薩善士戒?當知此戒略有五種。

- 1 自具尸羅
- 2 勸他受戒
- 3 讚戒功德
- 4 見同法者深心歡喜
- 5 設有毀犯如法悔除

## ◆ 6一切種戒

云何菩薩一切種戒?當知此戒以要言之, 六種、七種, 總十三種。 言六種者,

- 1 迴向戒,迴向大菩提故。
- 2 廣博戒,廣攝一切所學處故。
- 3 無罪歡喜處戒,遠離耽著欲樂、自苦二邊行故。
- 4 恆常戒,雖盡壽命亦不棄捨所學處故。
- 5 堅固戒,一切利養恭敬、他論、本隨煩惱不能伏故、不能奪故。
- 6 尸羅莊嚴具相應戒,具足一切戒莊嚴故。尸羅莊嚴如聲聞地應知其相。

### 言七種者,

- 1止息戒,遠離一切殺生等故。
- 2轉作戒,攝一切善故,饒益有情故。
- 3 防護戒, 隨護止息轉作戒故。
- 4 大士相異熟戒。
- 5 增上心異熟戒。
- 6 可愛趣異熟戒。
- 7 利有情異熟戒。

## ◆ 7 遂求戒

云何菩薩遂求戒?

當知此戒略有八種。

調諸菩薩自諦思惟:如我希求勿彼於我現行

- 1斷命
- 2 不與而取
- 3 穢欲邪行
- 4 虚妄
- 5離間
- 6 麤惡
- 7 綺語
- 8 手塊杖等

諸非愛觸加害於我。我求是已,他若相違而現行者,我求不遂、我意不悅。

如我希求,他亦如是。勿我於彼現行斷命,廣說乃至惡觸加害;

彼求是已,我若相違而現行者,彼求不遂、彼意不悅。

我之所作,若有令他所求不遂、意不悅者,何現行為。

菩薩如是審思惟已,命難因緣亦不於他現行八種所求不遂、不悅意事。

如是八種,說名菩薩遂求戒。

## ◆ 8 此世他世樂戒

云何菩薩此世他世樂戒?

當知此戒略有九種。

調諸菩薩為諸有情於應遮處而正遮止,於應開處而正開許,

是諸有情應攝受者正攝受之,應調伏者正調伏之,

菩薩於中身語二業常清淨轉,是則名為四種淨戒。

復有所餘施、忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多俱行淨戒,則為五種。

總說名為九種淨戒。

如是菩薩所有淨戒,能令自他現法後法皆得安樂,是故說名菩薩此世他世樂戒。

1 遮止 2 開許

3 攝受 4 調伏

5施

6 忍

7 精進 8 靜慮

9 般若

## ◆ 9清淨戒

云何菩薩清淨戒?當知此戒略有十種。

- 1 初善受戒。唯為沙門三菩提故,非為命故。
- 2 不太沈戒。於違犯時,遠離微薄生悔愧故;及不太舉戒,遠離非處生悔愧故。
- 3離懈怠戒。於睡眠樂、倚樂、臥樂不耽著故,晝夜勤修諸善品故。
- 4 離諸放逸所攝受戒。修習如前所說五支不放逸故。
- 5 正願戒。遠離利養恭敬貪故,不願生天,而自要期修梵行故。
- 6 軌則具足所攝受戒。於諸威儀所作眾事善品加行妙善圓滿,如法身語正現行故。
- 7 淨命具足所攝受戒。離矯詐等一切邪命過失法故。
- 8 離二邊戒。遠離受用欲樂、自苦二邊法故。
- 9 永出離戒。遠離一切外道見故。
- 10 於先所受無損失戒。於先所受菩薩淨戒無闕減故,無破壞故。

如是十種,是名菩薩清淨戒。

如是菩薩大尸羅藏,能起當來大菩提果。

謂依此故,菩薩淨戒波羅蜜多得圓滿已,現證無上正等菩提。

乃至未證無上菩提,依此無量菩薩戒藏正勤修習,常能獲得五種勝利。

- 1 常為十方諸佛護念。
- 2 將捨命時,住大歡喜。
- **3**身壞已後,在在所生,常與淨戒若等若增諸菩薩眾為其同分、為同法侶、為善知識。
- 4 成就無量大功德藏,能滿淨戒波羅蜜多。
- 5 現法後法常得成就自性淨戒,戒成其性。

如是如上所說一切自性戒等九種尸羅,當知三種淨戒所攝。謂

- 1 律儀戒
- 2 攝善法戒
- 3 饒益有情戒

如是三種菩薩淨戒,以要言之,能為菩薩三所作事。謂

- 1 律儀戒能安住其心
- 2 攝善法戒能成熟自佛法
- 3 饒益有情戒能成熟有情

如是總攝一切菩薩所應作事。所謂

- 1 欲令現法樂住安住其心,身心無倦
- 2 成熟佛法
- 3成熟有情

如是菩薩唯有爾所菩薩淨戒,唯有爾所淨戒勝利,唯有爾所淨戒所作。除此無有若過若增。

過去菩薩求大菩提,已於中學;

未來菩薩求大菩提,當於中學;

普於十方無邊無際諸世界中現在菩薩求大菩提,今於中學。

## □ 11 忍品

云何菩薩忍波羅蜜多?

嗢柁南曰:

自性一切難 一切門善士 一切種遂求 二世樂清淨

如是九種相 是名略說忍

謂九種相忍,名為菩薩忍波羅蜜多。

| 1 自性忍    |
|----------|
| 2 一切忍    |
| 3 難行忍    |
| 4一切門忍    |
| 5 善士忍    |
| 6一切種忍    |
| 7 遂求忍    |
| 8 此世他世樂忍 |
| 9 清淨忍    |

| 1 | 白性表 |
|---|-----|
| Т | 日注心 |

云何菩薩自性忍?謂諸菩薩

- 1 或思擇力為所依止
- 2 或由自性堪忍怨害

遍於一切皆悉堪忍、普於一切皆能堪忍。 由無染心,純悲愍故,能有堪忍。 當知此則略說菩薩忍之自性。

## **◆ 2** 一切忍

云何菩薩一切忍?當知此忍略有二種。

- 1 依在家品忍,
- 2 依出家品忍。

當知依此二種品忍各有三種。

- 1耐他怨害忍
- 2 安受眾苦忍
- 3 法思勝解忍

## ◇ 1 耐他怨害忍

云何菩薩耐他怨害忍?

調諸菩薩猛利無間種種長時從他怨害所生眾苦現在前時,應如是學:

如此是我自業過耳,由我先世自造種種不淨業故,今受如是種種苦果。

我今於此無義利苦若不忍者,復為當來大苦因處。

我若於此大苦因法隨順轉者,便為於己1自作非愛,便為於己2自生結縛,便為於己3自興怨害,非是於他。

| 1 自乘種性1 種姓品2 最初發心2 發心品3 一切菩提分法3 自利利他品4 真實義品5 威力品6 成熟品7 菩提品 |
|------------------------------------------------------------|
| 3 一切菩提分法 3 自利利他品 4 真實義品 5 威力品 6 成熟品                        |
| 4 真實義品<br>5 威力品<br>6 成熟品                                   |
| 5 威力品<br>6 成熟品                                             |
| 6成熟品                                                       |
|                                                            |
| 7 菩提品                                                      |
|                                                            |
| 8 力種姓品                                                     |
| 9 施品                                                       |
| 10 戒品                                                      |
| 11 忍品                                                      |
| 12 精進品                                                     |
| 13 靜慮品                                                     |
| 14 慧品                                                      |
| 15 攝事品                                                     |
| 16 供養親近無量品                                                 |
| <b>17</b> 菩提分品                                             |
| 18 菩薩功德品                                                   |

又自他身所有諸行,一切皆用性苦為體。

彼無知故,於我身中性苦體上更增其苦;我既有知,何宜於彼性苦體上重加其苦。 又諸聲聞多分唯修自義利行,尚不應起能生自他眾苦不忍,何況我今正為勤修他義 利行而生不忍。

菩薩如是正思擇已,勤修五想,於怨親中、劣等勝品、有樂有苦、具德具失諸有情所,能忍一切怨害之苦。

云何五想?

| 1 宿生親善想 | 云何菩薩於有怨害諸有情所,修習宿生親善之想?         |
|---------|--------------------------------|
|         | 謂諸菩薩應如是學:非易可得少分有情,經歷長世昔餘生中,未曾  |
|         | 為我若父、若母、兄弟、姊妹、親教、軌範、尊似尊等。      |
|         | 如是如理正思惟故,於有怨害諸有情所捨怨憎想,住親善想。    |
|         | 依親善想,於諸怨害悉能堪忍。                 |
| 2 隨順唯法想 | 云何菩薩於有怨害諸有情所,修習隨順唯法之想?         |
|         | 謂諸菩薩應如是學:依託眾緣,唯行唯法,此中都無我及有情、命  |
|         | 者、生者,是其能罵、能瞋、能打、能弄、能訶,或是所罵、所瞋、 |
|         | 所打、所弄、所訶。                      |
|         | 如是如理正思惟故,於有怨害諸有情所捨有情想,住唯法想。    |
|         | 依唯法想,於諸怨害悉能堪忍。                 |
| 3 無常想   | 云何菩薩於有怨害諸有情所,修無常想?             |
|         | 調諸菩薩應如是學:諸有有情若生若長,一切無常,皆是死法。   |
|         | 極報怨者,謂斷彼命。是諸有情命念念斷,智者何緣復欲更斷。   |
|         | 如是生死性無常法諸有情上,其有智者尚不應起有染濁心,況當以  |
|         | 手、塊杖加害,何況一切永斷其命。               |
|         | 如是如理正思惟故,捨常堅想,安住無常不堅固想。        |
|         | 依無常想,於諸怨害悉能堪忍。                 |
| 4 苦想    | 云何菩薩於有怨害諸有情所,修習苦想?             |
|         | 謂諸菩薩應如是觀:若諸有情大興盛者,尚為三苦常所隨逐,所謂  |
|         | 行苦、壞苦、苦苦,況諸有情住衰損者。             |
|         | 如是觀已,應如是學:                     |
|         | 我今於此苦常隨逐諸有情所,應勤方便令離眾苦,不應於彼重加其  |
|         | 苦。                             |
|         | 如是如理正思惟故,斷滅樂想,生起苦想。            |
|         | 依此苦想,於諸怨害悉能堪忍。                 |
| 5 攝受想   | 云何菩薩於有怨害諸有情所,修攝受想?             |
|         | 調諸菩薩應如是學:我為一切有情之類發菩提心,攝受一切有情之  |
|         | 類皆為親眷,我應為彼作諸義利。                |
|         | 我今不應本於有情欲作義利,而當於彼不忍怨害,作非義利。    |
|         | 如是如理正思惟故,於有怨害諸有情所滅除他想,住攝受想。    |
|         | 依攝受想,於諸怨害悉能堪忍。                 |

云何名忍?自無憤勃,不報他怨,亦不隨眠流注恆續,故名為忍。 是名菩薩耐他怨害忍。

## ◇ 2 安受眾苦忍

云何菩薩安受眾苦忍?謂諸菩薩應如是學:

我從昔來依欲行轉,常求諸欲,故意思擇為諸苦因,追求種種苦性諸欲。

於追求時,忍受無量猛利大苦。所謂種種徇利、務農、勤王等事。

如是追求無義苦時,令我具受種種大苦,皆由無智思擇過失。

我今為求能引安樂最勝善品,尚應思擇忍受百千俱胝大苦,況少小苦而不忍受。 如是如理正思惟故,為求菩提,悉能忍受一切事苦。

云何名為一切事苦?當知此苦略有八種。

- 1 依止處苦
- 2世法處苦
- 3 威儀處苦
- 4 攝法處苦
- 5 乞行處苦
- 6 勤劬處苦
- 7 利他處苦
- 8 所作處苦
- 1 依止處苦者,依謂四依。

由依此故,於善說法毗奈耶中出家受具,成苾芻分。

所謂衣服、飲食、臥具、病緣醫藥供身什物。

菩薩於此若得驪弊、尠少、稽留、輕懱不敬,不生憂悒,不由此緣精進懈廢。 如是名為菩薩忍受依止處苦。

2世法處苦者,當知世法略有九種。

- 1衰 2毀
- 3 譏
- 4 苦
- 5 壞法壞
- 6 盡法盡
- 7 老法老
- 8 病法病
- 9 死法死

如是世法若總若別會遇現前,能生眾苦,此即名為世法處苦。菩薩觸對如是眾苦,思擇忍受,不由此緣精進懈廢,如是名為菩薩忍受世法處苦。

3 威儀處苦者,當知即是行住坐臥四種威儀。 菩薩於中若行、若坐,晝夜恆時從諸障法淨修其心, 終不非時脅著床座、草敷、葉敷。 菩薩於此疲所生苦悉能忍受,不由此緣精進懈廢,

如是名為菩薩忍受威儀處苦。

- 4攝法處苦者,當知攝法略有七種。
  - 1供事三寶
  - 2 供事尊長
  - 3 諮受正法
  - 4 既諮受已,廣為他說
  - 5 以大音聲吟詠、讚誦
  - 6獨處空閑,無倒思惟、稱量、觀察
  - 7 修習瑜伽作意所攝若止、若觀

菩薩於此七種攝法,勇猛劬勞所生眾苦悉能忍受,不由此緣精進懈廢, 如是名為菩薩忍受攝法處苦。

- 5 乞行處苦者,當知此苦略有七種。
- 1 自誓毀形,剃鬚髮等,棄捨世俗諸相好故。
- 2 自誓毀色,受持改變壞色衣故。
- 3 進止云為皆不縱任,遊涉世間,一切行住自兢攝故。
- 4 依他活命, 捨商農等世間事業, 從他所得而存濟故。
- 5 盡壽從他求衣服等,於所獲得非法珍財、久所貯積不受用故。
- 6 盡壽遮止人間諸欲,離非梵行婬欲法故。
- 7 盡壽遮止人間嬉戲,捨離觀聽、歌舞、笑戲、倡妓等故,及離與己親 友同齡笑戲、歡娛、攜從等故。

如是等類,因乞求行所有艱辛所生眾苦,菩薩一切皆能忍受,不由此緣精進懈廢, 如是名為菩薩忍受乞行處苦。

#### 6 勤劬處苦者,

謂諸菩薩勤修善品劬勞因緣,發生種種身心疲惱悉能忍受,不由此緣精進懈廢, 如是名為菩薩忍受勤劬處苦。

#### 7 利他處苦者,

調諸菩薩修十一種利有情業,如前應知。 由彼所生種種憂苦,菩薩一切皆能忍受,不由此緣精進懈廢, 如是名為菩薩忍受利他處苦。

#### 8 所作處苦者,

調諸菩薩或是出家,便有營為衣鉢等業; 或是在家,便有無倒商賈、營農、仕王等業。 由此發生種種勤苦,菩薩一切皆能忍受,不由此緣精進懈廢, 如是名為菩薩忍受所作處苦。

又諸菩薩雖觸眾苦,而於無上正等菩提,

未正勤修能正勤修,已正勤修能無退轉,常勤修習,無變異意、無雜染心。 是名菩薩安受眾苦忍。

### ◇ 3 法思勝解忍

云何菩薩法思勝解忍?

調諸菩薩於一切法能正思擇,由善觀察勝覺慧故,能於八種生勝解處善安勝解。

#### 云何八種牛勝解處?

- 1三寶功德處
- 2 真實義處
- 3 諸佛菩薩大神力處
- 4 因處
- 5 果處
- 6 應得義處
- 7 自於彼義得方便處
- 8一切所知、所應行處

又此勝解由二因緣,於彼諸處能善安立。

- 1長時串習故;
- 2 證善淨智故。

是名菩薩法思勝解忍。

如是菩薩依此二品一切忍故,當知廣開難行忍等諸相差別。

## ◆ 3 難行忍

云何菩薩難行忍?當知此忍略有三種。謂諸菩薩,

- 1 能於羸劣諸有情所,忍彼所作不饒益事。是名第一難行忍。
- 2 若諸菩薩居尊貴位,於自臣隸不饒益事堪能忍受。是名第二難行忍。
- 3 若諸菩薩,於其種姓卑賤有情,所作增上不饒益事堪能忍受。是名第三難行忍。

## ◆ 4一切門忍

云何菩薩一切門忍?當知此忍略有四種。謂諸菩薩,

- 1於親所作不饒益事,悉能堪忍。
- 2 於怨所作不饒益事,悉能堪忍。
- 3 於中所作不饒益事,悉能堪忍。
- 4 及於彼三劣等勝品不饒益事皆能忍受。

## ◆ 5 善士忍

云何菩薩善士忍?當知此忍略有五種。謂諸菩薩,

先於其忍見諸勝利。謂能堪忍補特伽羅,於當來世無多怨敵、無多乖離、有多喜樂、 臨終無悔、於身壞後當生善趣天世界中。

- 1 見勝利已
- 2 自能堪忍
- 3 勸他行忍
- 4 讚忍功德
- 5 見能行忍補特伽羅慰意慶喜

### ◆ 6一切種忍

云何菩薩一切種忍? 當知此忍, 六種、七種, 總十三種。

#### 云何六種?

- 1 調諸菩薩,了知不忍非愛異熟,由怖畏故,勤修行忍。
- 2 於諸有情有哀憐心、有悲愍心、有親愛心,由親善故,勤修行忍。
- 3 於其無上正等菩提猛利欲樂,為圓滿忍波羅蜜多,由是因緣,勤修行忍。
- 4 如世尊說:夫出家者,具忍辱力。由是因緣,不應出家受具足戒而行不忍,由 法受故,勤修行忍。
- 5 種性具足,先串習忍,於今現在安住自性,故能修忍。
- 6 知一切法遠離有情,唯見諸法無戲論性,諦察法故,能修行忍。

#### 云何七種?

- 1 謂於一切不饒益忍。
- 2 從一切忍。
- 3一切處忍,謂於屏處及大眾前皆能修忍。
- 4 一切時忍,謂晝初分,若晝中分,若晝後分,若夜,若日,若去來今,若病不病, 若臥,若起,常能修忍。
- 5 由身行忍,不捶打故。
- 6 由語行忍,不出一切非愛言故。
- 7 由意行忍,不憤發故,不持汙濁惡意樂故。

### ◆ 7 遂求忍

云何菩薩遂求忍?

當知此忍略有八種。謂諸菩薩:

- 1於諸有苦來求索者惡逼能忍。
- 2 於極凶暴上品惡業諸有情所,依法大悲不損惱忍。
- 3 於諸出家犯戒者所,依法大悲不損惱忍。

#### 復有五種耐勤苦忍。調:

- 4 能堪耐除遣有苦有情眾苦所有勤苦,
- 5 又能堪耐求法勤苦,
- 6 又能堪耐法隨法行所有勤苦,
- 7 又能堪耐即於彼法廣為他說所有勤苦,
- 8 又能堪耐於諸有情所為、所作正與助伴所有勤苦。

如是八種,名遂求忍。

若於有情有損惱者,由忍故離;

若於有情是所求者,由忍故與;

是故說此名遂求忍。

## ◆ 8 此世他世樂忍

云何菩薩此世他世樂忍?當知此忍略有九種。謂諸菩薩住不放逸,

- 1 於諸善法悉能堪忍。
- 2 於諸寒熱悉能堪忍。
- 3 於諸饑渴悉能堪忍。
- 4 於蚊蝱觸悉能堪忍。
- 5 於諸風日悉能堪忍。
- 6 於蛇蝎觸悉能堪忍。
- 7 於諸劬勞所生種種身疲倦憂惱悉能堪忍。
- 8 於諸劬勞所生種種心疲倦憂惱悉能堪忍。
- 9 於墮生死、生老病死等苦有情,現前哀愍而修行忍。

如是菩薩修行忍故,能令自身於現法中得安樂住,不為一切惡不善法之所陵雜; 能引後世安樂因緣;亦能令他修行種種現法後法安樂正行。 是名此世他世樂忍。

## ◆ 9清淨忍

云何菩薩清淨忍?

當知此忍略有十種。謂諸菩薩遇他所作不饒益事、損惱違越,

- 1終不返報。
- 2 亦不意憤。
- 3 亦無怨嫌意樂相續。
- 4 恆常現前,欲作饒益,先後無異,非一益已捨而不益。
- 5 於有怨者自往悔謝。
- 6終不令他生疲厭已,然後受謝,恐其疲厭,纔謝便受。
- 7 於不堪忍,成就增上猛利慚愧。
- 8 依於堪忍,於大師所,成就增上猛利愛敬。
- 9 依不損惱諸有情故,於諸有情,成就猛利哀愍愛樂。
- 10 一切不忍并助伴法皆得斷故,離欲界欲。

由此十相,當知菩薩所修行忍清淨無垢。

當知此中,初自性忍,廣說乃至後清淨忍,如是能生廣博無量大菩提果。

忍為依止,是諸菩薩能圓滿忍波羅蜜多,能證無上正等菩提。

## □ 12 精進品

云何菩薩精進波羅蜜多?

#### 嗢柁南曰:

自性一切難 一切門善士 一切種遂求 二世樂清淨 如是九種相 名略說精進

謂九種相精進,名為菩薩精進波羅蜜多。

| 1 自性精進    |
|-----------|
| 2一切精進     |
| 3 難行精進    |
| 4一切門精進    |
| 5 善士精進    |
| 6一切種精進    |
| 7 遂求精進    |
| 8 此世他世樂精進 |
| 9 清淨精進    |

## ◆ 1 自性精進

云何菩薩自性精進?謂諸菩薩其心勇悍, 堪能攝受無量善法,利益安樂一切有情, 熾然無間,無有顛倒,及此所起身語意動, 當知是名菩薩所行精進自性。

## ◆ 2一切精進

云何菩薩一切精進?謂此精進略有二種。

- 1 依在家品精進。
- 2 依出家品精進。

當知依此二品精進,各有三種。

- 1 擐甲精進。
- 2 攝善法精進。
- 3 饒益有情精進。

#### 1云何菩薩擐甲精進?

謂諸菩薩,於發加行精進之前,其心勇悍,先擐誓甲:

若我為脫一有情苦,以千大劫等一日夜,處那落迦,不在餘趣,

乃至菩薩經爾所時,證得無上正等菩提;

假使過此百千俱胝倍數時劫,方證無上正等菩提,我之勇悍亦無退屈,於求無上正 等菩提非不進趣。

既進趣已,勤勇無懈,何況所經時短苦薄。

是名菩薩擐甲精進。

若有菩薩於如是相菩薩所有擐甲精進,少起勝解、少生淨信,如是菩薩尚已長養無量勇猛發勤精進大菩提性,何況菩薩成就如是擐甲精進。如是菩薩於求菩提、饒益有情,無有少分難行事業可生怯劣難作之心。

| 2 最初發心2 發心品3 一切菩提分法3 自利利他品4 真實義品5 威力品6 成熟品7 菩提品8 力種姓品9 施品10 戒品11 忍品12 精進品 |
|---------------------------------------------------------------------------|
| 4 真實義品<br>5 威力品<br>6 成熟品<br>7 菩提品<br>8 力種姓品<br>9 施品<br>10 戒品<br>11 忍品     |
| 5 威力品<br>6 成熟品<br>7 菩提品<br>8 力種姓品<br>9 施品<br>10 戒品<br>11 忍品               |
| 6 成熟品<br>7 菩提品<br>8 力種姓品<br>9 施品<br>10 戒品<br>11 忍品                        |
| 7 菩提品<br>8 力種姓品<br>9 施品<br>10 戒品<br>11 忍品                                 |
| 8 力種姓品<br>9 施品<br>10 戒品<br>11 忍品                                          |
| 9 施品<br>10 戒品<br>11 忍品                                                    |
| 10 戒品<br>11 忍品                                                            |
| 11 忍品                                                                     |
|                                                                           |
| 12 精進品                                                                    |
|                                                                           |
| 13 靜慮品                                                                    |
| 14 慧品                                                                     |
| 15 攝事品                                                                    |
| 16 供養親近無量品                                                                |
| 17 菩提分品                                                                   |
| 18 菩薩功德品                                                                  |

2 云何菩薩攝善法精進?

調諸菩薩所有精進,能為施、戒、忍、精進、靜慮、慧波羅蜜多加行, 能成辦施、戒、忍、精進、靜慮、慧波羅蜜多。 當知此復略有七種。

- 1 無動精進,一切分別、種種分別、根本煩惱、少分煩惱、一切異論、 一切苦觸不傾動故。
- 2 堅固精進,是殷重加行故。
- 3無量精進,能現證得一切明處故。
- 4 方便相應精進,所應得義無顛倒道隨順而行故,平等通達故。
- 5無倒精進,為欲證得能引義利所應得義,願所引故。
- 6 恆常精進,是無間加行故。
- 7離慢精進,由勤精進,離高舉故。

由此七種攝善法精進勤加行故,令諸菩薩速能圓滿波羅蜜多,疾證無上正等菩提。由此精進,是能修證、能成菩提一切善法最勝因緣,餘則不爾。是故如來以種種門,稱讚精進能證無上正等菩提。

3 云何菩薩饒益有情精進? 謂此精進有十一種,如戒品說。[p72] 彼說尸羅,此說精進,當知是名彼此差別。

### ◆ 3 難行精進

云何菩薩難行精進?謂此精進略有三種。

- 1 若諸菩薩,無間遠離諸衣服想、諸飲食想、諸臥具想及己身想, 於諸善法無間修習,曾無懈廢。是名第一難行精進。
- 2 若諸菩薩如是精進,盡眾同分,於一切時曾無懈廢。是名第二難行精進。
- 3 若諸菩薩,平等通達功德相應,不緩不急,無有顛倒,能引義利精進成就。 是名第三難行精進。

如是菩薩難精進力,當知即是緣有情悲,及與般若能攝之因。

### ◆ 4一切門精進

云何菩薩一切門精進?謂此精進略有四種。

| 1離染法精進  | 調諸菩薩所有精進,能令一切結、縛、隨眠、隨煩惱、纏,   |
|---------|------------------------------|
|         | 未生不生,已生斷滅。                   |
| 2引白法精進  | 調諸菩薩所有精進,一切善法未生令生,已生令住、令不忘失、 |
|         | 增長廣大。                        |
| 3 淨除業精進 | 謂諸菩薩所有精進,能令三業皆悉清淨,能攝妙善身語意業。  |
| 4 增長智精進 | 謂諸菩薩所有精進,能集、能增聞思修慧。          |

## ◆ 5 善士精進

云何菩薩善士精進?謂此精進略有五種。

- 1無所棄捨精進。謂諸菩薩所有精進,不捨一切欲加行故。
- 2無退減精進。謂諸菩薩所有精進,如先所受若等若增,發勤精進隨長養故。
- 3 無下劣精進。謂諸菩薩所有精進,勇猛、熾然、長時、無間精勤策勵, 心無怯弱、無退屈故。
- 4 無顛倒精進。謂諸菩薩所有精進,能引義利,方便善巧所攝持故。
- 5 勤勇加行精進。謂諸菩薩所有精進,能於無上正等菩提速進趣故。

### ◆ 6一切種精進

云何菩薩一切種精進?謂此精進,六種、七種,總十三種。

#### 云何菩薩六種精進?

- 1無間精進。謂一切時修加行故。
- 2 殷重精進。謂能周備修加行故。
- 3 等流精進。謂先因力所任持故。
- 4加行精進。數數思擇種種善品,正加行故。
- 5 無動精進。一切苦觸不能動故,亦不轉成餘性分故。
- 6 無喜足精進。少分下劣差別證中不喜足故。

菩薩成就如是六種一切種精進,發勤精進故,所以說言: 有勢、有勤、有勇、堅猛、於諸善法不捨其軛。

#### 云何菩薩七種精進?

- 1 與欲俱行精進。謂諸菩薩所有精進,數於無上正等菩提,猛利欲願隨長養故。
- 2 平等相應精進。謂諸菩薩所有精進,能令隨一根本煩惱及隨煩惱,不染汙心、 亦不纏心。由此精進,能令菩薩於諸善法等習而住。
- 3 勝進精進。謂諸菩薩,若為隨一根本煩惱及隨煩惱染心、纏心; 為斷如是諸煩惱故,精進勇猛,如滅頭然。
- 4 勤求精進。謂諸菩薩,勇猛勤求一切明處無厭倦故。
- 5 修學精進。謂諸菩薩,於所學法如應如宜,普於一切法隨法行能成辦故。
- 6 利他精進。謂諸菩薩所有精進,於如前說十一種相,應知其相。
- 7善護精進。謂諸菩薩所有精進,起正加行,善自防守;若有所犯,如法悔除。

如是菩薩十三種精進,名一切種精進。

## ◆ 7 遂求精進/8 此世他世樂精進

菩薩所有遂求精進、此世他世樂精進,如忍應知。 其差別者,彼說堪忍,此說菩薩精進勇悍。

## ◆ 9清淨精進

云何菩薩清淨精進?謂此精進略有十種。

| > - | 1)11111 1 1/4/C · 1/4/C 1/4/ |
|-----|------------------------------|
| 1   | 相稱精進                         |
| 2   | 串習精進                         |
| 3   | 無緩精進                         |
| 4   | 善攝精進                         |
| 5   | 應時修習精進                       |
| 6   | 通達眾相精進                       |
| 7   | 不退弱精進                        |
| 8   | 不捨軛精進                        |
| 9   | 平等精進                         |
| 10  | ) 迴向大菩提精進                    |

- 1 若諸菩薩,或為彼彼諸隨煩惱極所逼切,為斷彼彼隨煩惱故,修習種種相稱對治。 謂為對治諸貪欲故,修習不淨;為欲對治諸瞋恚故,修習慈愍;為欲對治諸愚癡 故,修習觀察緣性緣起;為欲對治諸尋思故,修習息念;為欲對治諸憍慢故,修 界差別。如是等類,是名菩薩相稱精進。
- 2 若諸菩薩,非唯成就始業、初業所有精進;謂為住心教授教誡,非不亦由串習加行、積習加行。是名菩薩串習精進。
- 3 若諸菩薩,亦非唯有串習加行、積習加行,為住其心教授教誡;然此始業、初業菩薩,於此加行不緩加行、無間加行、殷重加行。是名菩薩無緩精進。
- 4 若諸菩薩從師長所,或自多聞力所持故,無倒而取,為住其心發勤精進。是名菩 薩善攝精進。
- 5 若諸菩薩無倒取已,於應止時,能正修止;於應舉時,能策其心;於應捨時,能 正修捨。是名菩薩應時修習相應精進。
- 6 若諸菩薩,於其種種止、舉、捨相,入、住、出相,能善了知、能無忘失、能善 通達,無間修作、殷重修作。是名菩薩通達眾相相應精進。
- 7 若諸菩薩聞說種種最極廣大、最極甚深、不可思議、不可度量菩薩精進,不自輕 懱,心不怯弱,不於所有少分下劣差別證中而生喜足,不求上進。是名菩薩不退 弱精進。
- 8 若諸菩薩,於時時間密護根門、飲食知量、初夜後夜常勤修習悟寤瑜伽、正知而住。於如是類等持資糧能攝受轉,即於其中熾然修習,於能引攝無倒義利,於一切時勤加功用。是名菩薩不捨軛精進。
- 9 若諸菩薩發勤精進,不緩不急,平等雙運;普於一切應作事中,亦能平等殷重修作。是名菩薩平等精進。
- 10 若諸菩薩一切精進有所為作,無不皆為迴向無上正等菩提。是名菩薩迴向大菩提 精進。

如是最初自性精進,乃至最後清淨精進,皆得菩薩大菩提果。菩薩依此所有精進,圓滿精進波羅蜜多,能於無上正等菩提速疾已證、當證、今證。

卷 43

## □ 13 靜慮品 (卷 43)

云何菩薩靜慮波羅蜜多?

嗢柁南曰:

自性一切難 一切門善士 一切種遂求 二世樂清淨

如是九種相 名略說靜慮

謂九種相靜慮,名為菩薩靜慮波羅蜜多。

| 1 自性靜慮    |
|-----------|
| 2一切靜慮     |
| 3 難行靜慮    |
| 4一切門靜慮    |
| 5 善士靜慮    |
| 6一切種靜慮    |
| 7 遂求靜慮    |
| 8 此世他世樂靜慮 |
| 9 清淨靜慮    |

## ◆ 1 自性靜慮

何菩薩自性靜慮? 調諸菩薩,於菩薩藏,聞思為先, 所有妙善世出世間心一境性,心正安住, 或奢摩他品、或毗鉢舍那品、或雙運道俱通二品。 當知即是菩薩所有靜慮自性。

# ◆ 2一切靜慮

云何菩薩一切靜慮? 謂此靜慮略有二種。

- 1世間靜慮
- 2 出世間靜慮

當知此二,隨其所應復有三種。

- 1 現法樂住靜慮
- 2 能引菩薩等持功德靜慮
- 3 饒益有情靜慮

| 1 自乘種性   | <b>1</b> 種姓品   |
|----------|----------------|
| 2最初發心    | 2 發心品          |
| 3 一切菩提分法 | 3 自利利他品        |
|          | 4 真實義品         |
|          | 5 威力品          |
|          | 6 成熟品          |
|          | 7 菩提品          |
|          | 8 力種姓品         |
|          | 9 施品           |
|          | 10 戒品          |
|          | 11 忍品          |
|          | 12 精進品         |
|          | 13 靜慮品         |
|          | 14 慧品          |
|          | 15 攝事品         |
|          | 16 供養親近無量品     |
|          | <b>17</b> 菩提分品 |
|          | 18 菩薩功德品       |

- 1 若諸菩薩所有靜慮,遠離一切分別,能生身心輕安,最極寂靜, 遠離憍舉,離諸愛味,泯一切相, 當知是名菩薩現法樂住靜慮。
- 2 若諸菩薩所有靜慮,能引能住種種殊勝、不可思議、不可度量十力種性所攝等持。如是等持,一切聲聞及獨覺等不知其名,何況能入。

若諸菩薩所有靜慮,能引能住一切菩薩解脫、勝處、遍處、無礙解、無諍、願智等共諸聲聞所有功德,

當知是名能引菩薩等持功德靜慮。

- 3 菩薩饒益有情靜慮有十一種,如前應知。 調諸菩薩依止靜慮
- 1於諸有情能引義利彼彼事業,與作助伴,於有苦者能為除苦。
- 2 於諸有情能如理說。
- 3 於有恩者知恩知惠,現前酬報。
- 4 於諸怖畏能為救護。
- 5 於喪失處能解愁憂。
- 6 於有匱乏施與資財。
- 7於諸大眾善能匡御。
- 8 於諸有情善隨心轉。
- 9 於實有德讚美令喜。
- 10 於諸有過能正調伏。
- 11 為物現通,恐怖引攝。

如是一切總名菩薩一切靜慮。此外無有若過若增。

## ◆ 3 難行靜慮

云何菩薩難行靜慮? 謂此靜慮略有三種。

- 1 若諸菩薩已能安住廣大、殊勝、極善成熟、多所引發諸靜慮住, 隨自欲樂,捨彼最勝諸靜慮樂,愍有情故,等觀無量利有情事, 為諸有情義利成熟,故意思擇還生欲界。 當知是名菩薩第一難行靜慮。
- 2 若諸菩薩依止靜慮,能發種種無量無數不可思議, 超過一切聲聞、獨覺所行境界菩薩等持。 當知是名菩薩第二難行靜慮。
- 3 若諸菩薩依止靜慮,速證無上正等菩提。 當知是名菩薩第三難行靜慮。

## ◆ 4一切門靜慮

云何菩薩一切門靜慮? 謂此靜慮略有四種。

- 1有尋有伺靜慮
- 2 喜俱行靜慮
- 3 樂俱行靜慮
- 4 捨俱行靜慮

# ◆ 5 善士靜慮

云何菩薩善士靜慮? 謂此靜慮略有五種。

- 1無愛味靜慮
- 2 慈俱行靜慮
- 3 悲俱行靜慮
- 4 喜俱行靜慮
- 5 捨俱行靜慮

## ◆ 6一切種靜慮

云何菩薩一切種靜慮? 謂此靜慮,六種、七種,總十三種。

#### 言六種者:

- 1善靜慮
- 2無記變化靜慮
- 3 奢摩他品靜慮
- 4 毗鉢舍那品靜慮
- 5 於自他利正審思惟靜慮
- 6 能引神通威力功德靜慮

#### 言七種者,

- 1名緣靜慮
- 2義緣靜慮
- 3 止相緣靜慮
- 4舉相緣靜慮
- 5 捨相緣靜慮
- 6 現法樂住靜慮
- 7 能饒益他靜慮

如是十三種,名為菩薩一切種靜慮。

## ◆ 7 遂求靜慮

云何菩薩遂求靜慮?謂此靜慮略有八種。

- 1於諸毒藥、霜雹、毒熱、鬼所駄等種種災患能息,能成呪術所依靜慮。
- 2 於界互違所生眾病能除靜慮。
- 3 於諸饑饉大災旱等現在前時,興致甘雨靜慮。
- 4 於其種種人非人作水陸怖畏,能正拔濟靜慮。
- 5 於乏飲食墮在曠野諸有情類,能施飲食靜慮。
- 6 於乏財位所化有情,能施種種財位靜慮。
- 7 於十方界放逸有情,能正諫誨靜慮。
- 8於諸有情隨所生起所應作事,能正造作靜慮。

## ◆ 8 此世他世樂靜慮

云何菩薩此世他世樂靜慮?謂此靜慮略有九種。

- 1神通變現調伏有情靜慮。
- 2 記說變現調伏有情靜慮。
- 3 教誡變現調伏有情靜慮。
- 4 於造惡者示現惡趣靜慮。
- 5 於失辯者能施辯才靜慮。
- 6 於失念者能施正念靜慮。
- 7制造建立無顛倒論、微妙讚頌摩怛理迦,能令正法久住靜慮。
- 8 於諸世間工巧業處,能引義利,饒益有情種種書算、測度、數印、床 座、傘屧,如是等類種種差別資生眾具能隨造作靜慮。
- 9 於生惡趣所化有情,為欲暫時息彼眾苦,放大光明照燭靜慮。

### ◆ 9 清淨靜慮

云何菩薩清淨靜慮?謂此靜慮略有十種。

- 1由世間淨,離諸愛味清淨靜慮。
- 2 由出世淨,無有染汙清淨靜慮。
- 3 由加行淨,清淨靜慮。
- 4由得根本淨,清淨靜慮。
- 5 由根本勝進淨,清淨靜慮。
- 6 由入、住、出自在淨,清淨靜慮。
- 7 捨靜慮已,復還證入自在淨,清淨靜慮。
- 8神通變現自在淨,清淨靜慮。
- 9離一切見趣淨,清淨靜慮。
- 10 一切煩惱、所知障淨,清淨靜慮。

如是靜慮無量無邊,能得菩薩大菩提果。

菩薩依此圓滿靜慮波羅蜜多,能於無上正等菩提速疾已證、當證、今證。

# □ 14 慧品

云何菩薩慧波羅蜜多?

嗢柁南曰:

自性一切難 一切門善士 一切種遂求 二世樂清淨 如是九種相 是名略說慧 謂九種相慧,名為菩薩慧波羅蜜多。

| 1 自性慧    |
|----------|
| 2一切慧     |
| 3 難行慧    |
| 4一切門慧    |
| 5 善士慧    |
| 6一切種慧    |
| 7 遂求慧    |
| 8 此世他世樂慧 |
| 9 清淨慧    |

## ◆ 1 自性慧

云何菩薩自性慧?

謂能悟入一切所知及已悟入一切所知揀擇諸法, 普緣一切五明處轉。

|   | -   |    |    |
|---|-----|----|----|
| 1 | 171 | HE |    |
|   | PA  | H/ | りた |

- 2 因明處
- 3醫方明處
- 4聲明處
- 5 工業明處

當知即是菩薩一切慧之自性。

## ◆ 2一切慧

云何菩薩一切慧?當知此慧略有二種。

- 1世間慧
- 2 出世間慧

#### 此二略說復有三種。

- 1 能於所知真實隨覺通達慧
- 2 能於如所說五明處及三聚中決定善巧慧
- 3 能作一切有情義利慧
- 1 若諸菩薩於離言說法無我性,或於真諦將欲覺悟、或於真諦正覺悟時、或於真諦 覺悟已後所有妙慧。

最勝寂靜明了現前,無有分別,離諸戲論;於一切法悟平等性,入大總相;究達一切所知邊際,遠離增益、損減二邊,順入中道。 是名菩薩能於所知真實隨覺通達慧。

| 1 自乘種性   | 1種姓品           |
|----------|----------------|
| 2 最初發心   | 2 發心品          |
| 3 一切菩提分法 | 3 自利利他品        |
|          | 4 真實義品         |
|          | 5 威力品          |
|          | 6 成熟品          |
|          | 7 菩提品          |
|          | 8 力種姓品         |
|          | 9 施品           |
|          | 10 戒品          |
|          | 11 忍品          |
|          | 12 精進品         |
|          | 13 靜慮品         |
|          | 14 慧品          |
|          | 15 攝事品         |
|          | 16 供養親近無量品     |
|          | <b>17</b> 菩提分品 |
|          | 18 菩薩功德品       |

2 若諸菩薩,於五明處決定善巧,廣說如前力種性品,應知其相。

及於三聚中決定善巧, 謂於 1 能引義利法聚、2 能引非義利法聚、3 能引非義利非非義利法聚, 皆如實知。

於是八處所有妙慧善巧攝受,能速圓滿廣大無上妙智資糧,速證無上正等菩提。 3 能作一切有情義利慧有十一種,如前應知。即於彼位所有妙慧,當知是名饒益有 情慧。

- 1 於諸有情能引義利彼彼事業,與作助伴;於有苦者,能為除苦; 2 於諸有情,能如理說; 3 於有恩者,知恩知惠現前酬報; 4 於諸怖畏,能為救護; 5 於喪失處,能解愁憂; 6 於有匱乏,施與資財; 7 於諸大眾,善能匡御; 8 於諸有情,善隨心轉;
- 9 於實有德,讚美令喜; 10 於諸有過,能正調伏;
- 11 為物現通,恐怖引攝;

## ◆ 3 難行慧

云何菩薩難行慧?當知此慧略有三種。

- 1 若諸菩薩能知甚深法無我智,是名第一難行慧。
  - 2 若諸菩薩能了有情調伏方便智,是名第二難行慧。
  - 3 若諸菩薩了知一切所知境界無障礙智,是名第三最難行慧。

## ◆ 4一切門慧

云何菩薩一切門慧?當知此慧略有四種。

謂於聲聞藏及菩薩藏,所有勝妙1聞所成慧、2思所成慧,

於能思擇菩薩所應作應隨轉中,及菩薩所不應作應止息中,3 思擇力所攝慧,及 4 修習力所攝三摩呬多地無量慧。

### ◆ 5 善士慧

云何菩薩善士慧?當知此慧略有五種。

- 1聽聞正法所集成慧
- 2 內正作意俱行慧
- 3 自他利行方便俱行慧
- 4 於諸法法住、法安立無顛倒中善決定慧
- 5 捨煩惱慧

#### 復有異門:

- 1 微細慧, 悟入所知如所有性故。
- 2 周備慧, 悟入所知盡所有性故。
- 3 俱生慧,宿智資糧所集成故。
- 4 具教慧,能於諸佛、已入大地諸菩薩眾所聞法義具受持故。
- 5 具證慧,從淨意樂地乃至到究竟地所攝受故。

### ◆ 6一切種慧

云何菩薩一切種慧?當知此慧, 六種、七種, 總十三種。 六種慧者, 謂

| 於諸諦  | 1 苦智  |
|------|-------|
|      | 2 集智  |
|      | 3 滅智  |
|      | 4 道智  |
| 於究竟位 | 5 盡智  |
|      | 6 無生智 |

是名六慧。

#### 七種慧者,謂

| 1 法智      |
|-----------|
| 2 類智      |
| 3世俗智      |
| 4神通智      |
| 5 相智      |
| 6 十力前行智   |
| 7四道理中正道理智 |

## ◆ 7 遂求慧

云何菩薩遂求慧?當知此慧略有八種。

1 依法異門智,所謂菩薩法無礙慧。
2 依法相智,所謂菩薩義無礙慧。
3 依法釋辭智,所謂菩薩釋辭無礙慧。
4 依法品類句差別智,所謂菩薩辯才無礙慧。
5 菩薩一切摧伏他論慧。
6 菩薩一切成立自論慧。
7 菩薩一切正訓營為家屬家產慧。
8 菩薩一切善解種種王政世務慧。

## ◆ 8 此世他世樂慧

云何菩薩此世他世樂慧?

當知此慧略有九種。

謂諸菩薩,於1內明處,能善明淨、善安住慧;

於2醫方明處、3因明處、4聲明處、5世工業明處,能善明淨、非安住慧。

一切菩薩,即用如是於五明處善明淨慧以為依止, 於他愚癡、放逸、怯弱、勤修正行所化有情, 如其次第,6示現、7教導、8讚勵、9慶慰慧。

| 1 內明處慧  | 能善明淨、善安住慧。 |
|---------|------------|
| 2 醫方明處慧 | 能善明淨、非安住慧。 |
| 3 因明處慧  |            |
| 4 聲明處慧  |            |
| 5 工業明處慧 |            |
| 6 示現慧   |            |
| 7 教導慧   |            |
| 8 讚勵慧   |            |
| 9 慶慰慧   |            |
|         |            |

## ◆ 9清淨慧

云何菩薩清淨慧?當知此慧略有十種。

於真實義有二種慧。謂由盡所有性及如所有性取真實義故。

於流轉義有二種慧。謂取正因果故。

於執受義有二種慧。謂顛倒、不顛倒,如實了知故。

於方便義有二種慧。謂一切所應作、所不應作,如實了知故。

於究竟義有二種慧。謂雜染,如實了知雜染故;清淨,如實了知清淨故。

| r  |              |
|----|--------------|
| 真實 | 1 盡所有性       |
|    | 2 如所有性       |
| 流轉 | 3 取正因        |
|    | 4 取正果        |
| 執受 | 5 顛倒         |
|    | 6 不顛倒        |
| 方便 | <b>7</b> 所應作 |
|    | 8 所不應作       |
| 究竟 | 9 雜染         |
|    | 10 清淨        |
|    | 9 雜染         |

如是菩薩五義十種差別淨慧,當知是名最勝淨慧。

如是菩薩極善決定無量妙慧,能證菩薩大菩提果。菩薩依此,能圓滿慧波羅蜜多,速證無上正等菩提。

復次,如是六種波羅蜜多,世尊彼彼素怛纜中處處散說,今於此中攝在一處, 略說應知:

◎ 調佛所說素怛纜中,所有施波羅蜜多乃至慧波羅蜜多,或標或釋, 彼皆於此或自性施,廣說乃至或清淨施趣入攝受,如其所應皆當了知。 如是所餘,如所宣說戒乃至慧趣入攝受,如其所應亦當了知。

◎又諸如來為菩薩時,所行一切菩薩行中,所有無量本生相應難行苦行, 當知一切與施相應,依止於施。

如說其施,如是戒、忍、精進、靜慮、慧相應,依止戒、忍、精進、靜慮、慧,當知亦爾。

◎或唯依施,廣說乃至或唯依慧,

或雜依二,或雜依三,或雜依四,或雜依五,或雜依一切六波羅蜜多,皆應了知。 如是六種波羅蜜多,菩薩為證無上正等菩提果故,精勤修集。

是大白法溟,名大白法海;是一切有情、一切種類圓滿之因,名為涌施大寶泉池。又即如是所集無量福智資糧,更無餘果可共相稱,唯除無上正等菩提。

## □ 15 攝事品

云何菩薩四種攝事?

布施、愛語、利行、同事。

布施見 p60

嗢柁南曰:

自性一切難 一切門善士 一切種遂求 二世樂清淨 如是九種相 名略說攝事

謂九種相攝事,名為菩薩四種攝事。

| ' | 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
|---|-----------------------------------------|
|   | 1 自性攝事                                  |
|   | 2 一切攝事                                  |
|   | 3 難行攝事                                  |
|   | 4一切門攝事                                  |
|   | 5 善士攝事                                  |
|   | 6一切種攝事                                  |
|   | 7 遂求攝事                                  |
|   | 8 此世他世樂攝事                               |
|   | 9 清淨攝事                                  |

◆ 愛語

# ◇ 自性愛語

云何菩薩自性愛語?

調諸菩薩,於諸有情常樂宣說悅可 1 意語、2 諦語、3 法語、4 引攝義語。 當知是名略說菩薩愛語自性。

### ◇一切愛語

云何菩薩一切愛語?謂此愛語略有三種。

#### 1 菩薩設慰喻語。

由此語故,菩薩恆時對諸有情遠離顰蹙,先發善言,舒顏平視,含笑為先,或問安隱吉祥,或問諸界調適,或問晝夜怡樂,或命前進善來,以是等相慰問有情,隨世儀轉,順覩人性。

2 菩薩設慶悅語。

由此語故,菩薩若見有情妻子、眷屬、財穀,其所昌盛而不自知,如應覺悟,以申慶悅。或知信、戒、聞、捨、慧增,亦復慶悅。

3 菩薩設勝益語。

由此語故,菩薩宣說一切種德圓滿法教相應之語,利益安樂一切有情,恆常現前以勝益語而為饒益。

是名菩薩一切愛語差別應知。

云何略說如是菩薩一切愛語?當知此語略為二種。

1 隨世儀軌語

2 順正法教語

若慰喻語、若慶悅語,當知是名隨世儀軌語; 若勝益語,當知是名順正法教語。

#### 愛語五種依處 p155

| 交而五层/000 7-00 |
|---------------|
| 1 正言論語        |
| 2 正慶悅語        |
| 3 正安慰語        |
| 4 正廣恣語        |
| 5 如理說語        |
|               |

| 1種姓品           |
|----------------|
| 2 發心品          |
| 3 自利利他品        |
| 4 真實義品         |
| 5 威力品          |
| 6 成熟品          |
| 7 菩提品          |
| 8 力種姓品         |
| 9 施品           |
| 10 戒品          |
| 11 忍品          |
| 12 精進品         |
| 13 靜慮品         |
| 14 慧品          |
| 15 攝事品         |
| 16 供養親近無量品     |
| <b>17</b> 菩提分品 |
| 18 菩薩功德品       |
|                |

## ◇ 難行愛語

云何菩薩難行愛語?當知此語略有三種。

- 1 若諸菩薩,於能殺害怨家惡友,以善淨心、無穢濁心,
- 思擇為說若慰喻語、若慶悅語、若勝益語,當知是名菩薩第一難行愛語。
- 2 若諸菩薩,於其上品愚癡鈍根諸有情所,心無疑慮,
- 思擇為說種種法教,誓受疲勞,如理如法,如善攝取,當知是名菩薩第二難行愛語。
- 3 若諸菩薩,於其諂詐欺誑親教、軌範、尊長真實福田行邪惡行諸有情所,無嫌恨心、無恚惱心,
- 思擇為說若慰喻語、若慶悅語、若勝益語,當知是名菩薩第三難行愛語。

### ◇一切門愛語

云何菩薩一切門愛語?當知此語略有四種。

- 1 欲斷諸蓋向善趣者,為說先時所應作法。
- 2 遠離諸蓋心調善者,為說增進四聖諦等相應正法。
- 3 在家出家多放逸者,無倒諫誨,方便令其出離放逸行,住不放逸行。
- 4 於諸法中多疑惑者,為令當來離疑惑故,為說正法論議決擇。

### ◇ 善士愛語

云何菩薩善士愛語?當知此語略有五種。 謂諸菩薩為所化生,能說如來及諸菩薩

| 1有因緣法  | 若所說法,得處有因,制立學處。     |
|--------|---------------------|
| 2 有出離法 | 若所說法,於所受學有毀犯者,施設還淨。 |
| 3 有所依法 | 若所說法,四依所攝,施設無倒法律正行。 |
| 4 有勇決法 | 若所說法,能正顯示出一切苦不退還行。  |
| 5 有神變法 | 若所說法,作三神變,一切所說終不唐捐。 |

### ◇一切種愛語

云何菩薩一切種愛語?當知此語, 六種、七種, 總十三種。

#### 言六種者,

- 1 於應聽法開聽愛語 2 於應制法遮制愛語 3 開示諸法法門愛語 4 開示無倒法相愛語
- 5 開示無倒訓釋諸法言辭愛語
- 6 開示無倒法句品類差別愛語

#### 言七種者,

- 1 慰喻愛語
- 2 慶悅愛語
- 3 於他有情一切資具少希欲中,一切所作及以正至少希欲中,廣恣愛語
- 4 安慰種種驚怖愛語
- 5 如理宣說所攝愛語
- 6 為欲令他出不善處安立善處,正見聞疑舉訶愛語
- 7請他有力饒益愛語

如是菩薩十三種語,當知名為一切種愛語。

### ◇ 遂求愛語

云何菩薩遂求愛語?當知此語略有八種。

謂諸菩薩依四淨語,起八聖語,是名菩薩遂求愛語。

四淨語者,謂離妄語及以離間、麤惡、綺語。

八聖語者,謂見言見,聞言聞,覺言覺,知言知,不見言不見,不聞言不聞,不覺 言不覺,不知言不知。

### ◇此世他世樂愛語

云何菩薩此世他世樂愛語?當知此語略有九種。

- 1 說正法 斷親屬難 愁憂愛語
- 2 說正法 斷財位難 愁憂愛語
- 3 說正法 斷無病難 愁憂愛語
- 4 說正法 斷淨戒難 眾苦愛語
- 5 說正法 斷正見難 眾苦愛語
- 6 說正法 讚美淨戒 圓滿愛語
- 7 說正法 讚美正見 圓滿愛語
- 8 說正法 讚美軌則 圓滿愛語
- 9 說正法 讚美正命 圓滿愛語

## ◇清淨愛語

云何菩薩清淨愛語?當知此語有二十種。 謂二十相宣說正法,應知如前力種性品。

## ◆ 利行

云何菩薩利行?

謂此利行廣如愛語,應知其相。

於利行中餘差別義,我今當說。謂諸菩薩,由一切品差別愛語, 隨說彼彼趣義利行,饒益有情,故名利行。

## ◇自性利行

云何菩薩自性利行?

謂諸菩薩由彼愛語,為諸有情示現正理,隨其所應,

於諸所學隨義利行,法隨法行。

如是行中,安住悲心、無愛染心,勸導、調伏、安處、建立。 是名略說利行自性。

### ◇一切利行

云何菩薩一切利行?當知此行略有二種。

- 1未成熟有情能成熟利行
- 2 已成熟有情令解脫利行

| 二十相宣說正法     |
|-------------|
| 1 以時        |
| 2 重法        |
| 3 次第        |
| 4 相續        |
| 5 隨順        |
| 6 歡喜        |
| 7 愛樂        |
| 8 悅豫        |
| 9 欣勇        |
| 10 不擯       |
| 11 應理       |
| 12 稱順       |
| 13 無亂       |
| 14 如法       |
| 15 順眾       |
| 16 慈心       |
| 17 利益心      |
| 18 哀愍心      |
| 19 不自讚毀他    |
| 20 不依利養恭敬讚頌 |
|             |

即此利行復由三門。

- 1 於現法利勸導利行
- 2 於後法利勸導利行
- 3 於現法後法利勸導利行

於現法利勸導利行者,謂正勸導,以法業德,招集、守護、增長財位,當知是名於現法利勸導利行。

由此能令從他獲得廣大名稱及現法樂;由資具樂,攝受安住。

於後法利勸導利行者,謂正勸導棄捨財位,清淨出家,受乞求行以自存活,當知是 名於後法利勸導利行。

由此能令決定獲得後法安樂,不必獲得現法安樂。

於現法後法利勸導利行者,謂正勸導,令在家者、或出家者漸次修行,趣向離欲,當知是名於現法後法利勸導利行。

由此能令於現法中,得身輕安、得心輕安,安樂而住;於後法中,或生淨天,或無餘依涅槃界中而般涅槃。

### ◇ 難行利行

云何菩薩難行利行?

當知此行略有三種。

- 1 若諸菩薩,於先未有勝善根因諸有情所,能行利行,是名第一難行利行。何以故?彼諸有情難勸導故。
- 2 若諸菩薩,於有善因現前耽著廣大財位、眾具圓滿諸有情所,能行利行,是名 第二難行利行。何以故?彼於廣大極放逸跡、極放逸處耽著轉故。
- 3 若諸菩薩,於諸外道、著本異道、邪見、邪行諸有情所,能行利行,是名第三 難行利行。何以故?彼於自宗愚癡執故,於正法律憎背執故。

#### ◇一切門利行

云何菩薩一切門利行?當知此行略有四種。

- 1 不信有情,於信圓滿殷勤勸導,乃至建立。
- 2 犯戒有情,於戒圓滿殷勤勸導,乃至建立。
- 3 惡慧有情,於慧圓滿殷勤勸導,乃至建立。
- 4 慳吝有情,於捨圓滿殷勤勸導,乃至建立。

#### ◇ 善士利行

云何菩薩善士利行?當知此行略有五種。

- 1 於真實義勸導有情。
- 2於應時官勸導有情。
- 3 於能引攝勝妙義利勸導有情。
- 4 於諸有情柔軟勸導。
- 5 於諸有情慈心勸導。

#### ◇一切種利行

云何菩薩一切種利行?當知此行,六種、七種,總十三種。

#### 云何六種?謂諸菩薩,

- 1 若諸有情應攝受者,正攝受之。
- 2 若諸有情應調伏者,正調伏之。
- 3 若諸有情憎背聖教,除其恚惱。
- 4 若諸有情處中住者,令入聖教。
- 5 若諸有情已入聖教,正於三乘令其成熟。
- 6 若諸有情已成熟者,令得解脫。

#### 云何七種?

調諸菩薩,安處一分所化有情,於善資糧守護長養。所謂

- 1或依下乘出離。
- 2 或復依於大乘出離。如令所化於善資糧守護長養,如是或於遠離。
- 3 或於心一境性。
- 4或於清淨諸障。
- 5或於修習作意,正安處之。
- 6 若有聲聞、獨覺種性,即於聲聞、獨覺乘中而正安處。
- 7 若有如來種性有情,即於無上正等菩提最上乘中而正安處。

## ◇ 遂求利行

云何菩薩遂求利行?當知此行略有八種。

#### 謂諸菩薩

- 1見諸有情於應**慚**處為無慚纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。
- 2 見諸有情於應愧處為無愧纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。
- 3 見諸有情於不應**惛沈**處為惛沈纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。
- 4 見諸有情於不應**睡眠**處為睡眠纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。
- 5 見諸有情於不應**掉舉**處為掉舉纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。
- 6 見諸有情於不應惡作處為惡作纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。
- 7見諸有情於不應嫉處為嫉纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。
- 8見諸有情於不應慳處為慳纏之所纏繞,方便開解,令離彼纏。

## ◇ 此世他世樂利行

云何菩薩此世他世樂利行?當知此行略有九種。

| 依淨身業 | 1 勸令遠離一切殺生。               |
|------|---------------------------|
|      | 2 勸令遠離諸不與取。               |
|      | 3 勸令遠離諸欲邪行。               |
|      | 4 勸令遠離一切窣羅、若迷隸耶,及以末陀放逸處酒。 |
| 依淨語業 | 5 勸令遠離一切妄語。               |
|      | 6 勸令遠離諸離間語。               |
|      | 7 勸令遠離諸麤惡語。               |
|      | 8 勸令遠離一切綺語。               |
| 依淨意業 | 9 勸令遠離一切貪欲、瞋恚、邪見。         |

### ◇清淨利行

云何菩薩清淨利行?當知此行略有十種。 調諸菩薩於諸有情,依外清淨有五利行,依內清淨有五利行。

#### 云何菩薩於諸有情依外清淨有五利行?

| 1無罪利行  | 於諸有情,雜惡行者、先惡行者、有罪行者、雜染行者, |  |  |  |  |
|--------|---------------------------|--|--|--|--|
|        | 於諸善中能正安處,是名菩薩於諸有情無罪利行。    |  |  |  |  |
| 2 不轉利行 | 於諸有情,不於非解脫、非定清淨處,求為真解脫、求  |  |  |  |  |
|        | 為定清淨者,即於其中能正勸導,是名菩薩於諸有情不  |  |  |  |  |
|        | 轉利行。                      |  |  |  |  |
| 3 漸次利行 | 於諸有情,先審觀察。知劣慧者為說淺法,隨轉麤近教  |  |  |  |  |
|        | 授教誡;知中慧者為說中法,隨轉處中教授教誡;知廣  |  |  |  |  |
|        | 慧者為說深法,隨轉幽微教授教誡。令其漸次修集善品, |  |  |  |  |
|        | 是名菩薩於諸有情漸次利行。             |  |  |  |  |
| 4 遍行利行 | 於諸四姓乃至天人一切有情,隨力隨能行義利行、求利  |  |  |  |  |
|        | 樂者,即於其中隨類勸導,是名菩薩於諸有情遍行利行。 |  |  |  |  |
| 5 如應利行 | 於諸有情,若於自義諸善法品,隨下中上功能差別可勸  |  |  |  |  |
|        | 導者,及由方便功能差別可勸導者,隨其所應,於彼、  |  |  |  |  |
|        | 如彼方便勸導,是名菩薩於諸有情如應利行。      |  |  |  |  |

是名菩薩於諸有情依外清淨五種利行。

云何菩薩於諸有情依內清淨五種利行?

- 1 調諸菩薩,於諸有情起廣大悲意樂現前而行利行。
- 2 又諸菩薩,於諸有情所作義利,雖受一切大苦劬勞,而心無倦,深生歡喜,為 諸有情而行利行。
- 3 又諸菩薩,雖現安處最勝第一圓滿財位,而自謙下,如奴如僕,亦如孝子、旃荼羅子,其心卑屈,離憍離慢及離我執,於諸有情而行利行。
- 4 又諸菩薩,於諸有情心無愛染、無有虛偽,真實哀憐而行利行。
- 5 又諸菩薩,於諸有情生起畢竟無復退轉慈愍之心而行利行。

是名菩薩於諸有情依內清淨五種利行。

如是依於內外清淨各五利行,總有十種,是名菩薩清淨利行。

### ◆ 同事

云何菩薩同事?

謂諸菩薩,若於是義、於是善根勸他受學,

即於此義、於此善根,或等或增自現受學。

如是菩薩與他事同,故名同事。

所化有情知此菩薩所修同事,便於自已受學善根堅固決定,無有退轉。何以故? 彼作是思:菩薩勸我所受學者,定能為我利益安樂。

由此菩薩所授我者,即於其中自現行故,無有知無利益安樂自現行者。

非諸菩薩如是同事勸導有情,他得詰言:汝自於善不能受學,云何以善殷勤勸導, 數數教授教誡於他?汝應從他殷勤諮受、教授教誡。 有諸菩薩是他同事,而不自顯與他同事;有諸菩薩非他同事,而自顯現與他同事; 有諸菩薩是他同事,亦自顯現與他同事;有諸菩薩非他同事,亦不自顯與他同事。

第一句者,謂有菩薩與諸菩薩功德威力皆悉平等,於菩薩道自謂為師,功德威力與 等菩薩隱自善故,而不顯己功德威力。

第二句者, 調諸菩薩, 見有下劣信解有情, 於甚深處心生怖畏, 便正思擇, 為欲方便化導彼故, 自現己身與其同法。所謂下於旃荼羅類乃至狗類, 欲作饒益、欲除災患、欲調、欲化, 故思於彼旃荼羅、狗同分中生。

第三句者,謂諸菩薩,見所化者所受善根猶可搖動,為令堅住,現與同事或等或增。 第四句者,謂諸菩薩自行放逸,棄捨他事。

如是已說多種施、戒、廣說乃至最後同事。

其中 1 所有波羅蜜多,能自成熟一切佛法; 2 所有攝事,能成熟他一切有情。 當知略說菩薩一切善法作業。

## ◆ 現行、最勝、清淨

又如前說多種施、戒,廣說乃至最後同事,如是眾多助菩提分無量善法,由三因緣應知現行,由二因緣應知最勝,由三因緣應知清淨。

現行|謂由身語意三因緣故,應知現行。

最勝 │彼諸善法由1廣大故、2無雜染故,應知最勝。亦名無上、亦名不共。

當知此中,由1有情無別故、2事無別故、3時無別故,名為廣大。

有情無別者,謂諸菩薩,普於一切有情處所,普為一切法界有情,修行 如是施等善根,非專為己。

事無別者,調諸菩薩,普於一切及一切種施等善根精勤受學。

時無別者,謂諸菩薩,恆常無間不離加行、不捨善軛,若晝若夜、現法 後法,即由此因,施等善根常行無替。

當知此中,由四種相成無雜染。

謂諸菩薩懷歡喜心修諸善法;由是因緣,無苦、無憂、無諸變悔。

又諸菩薩不損惱他、不著見趣、不雜惡行修行施等無量善根。

又諸菩薩殷重遍體,於其施等無量善法唯見功德、唯見真實、唯見寂靜, 極善決定,不從他緣、非餘引奪而正受學。

又諸菩薩不因所修施等善法希異熟果,或轉輪王、或天帝釋、或魔、或 梵;亦不於他希求返報。無所依止,不依一切利養恭敬世俗名譽,乃至 不依養活身命。

由如是相淨歡喜俱、無不平等、殷重、無依,修行施等,廣說乃至同事為後無量善法,名無雜染。

清淨 | 由 1

由 1 熾然故、2 無動轉故、3 善清淨故,應知清淨。

若諸菩薩已入清淨意樂地者,一切善根熾然無動。

- 1 言熾然者,謂此菩薩意樂淨故,一切善法不由思擇,熾盛現前。
- 2 言無動者,謂此菩薩意樂淨故,隨所獲得、隨所積集所有善法皆無退轉, 於當來世能無退減。如是菩薩,隨所經歷彼彼日夜、隨所過度彼彼自身, 所有善法如明分月,唯增無減。
- **3** 若諸菩薩住到究竟地、或繫屬一生最後有者,所有善法名善清淨。此上更 無菩薩地攝勝淨法故。

如是施等同事為後無量善法,三因緣故應知現行,二因緣故應知最勝,三因緣故應知清淨。

- ✓ 此中所有一切施、一切戒,廣說乃至一切同事, 若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感無上正等菩提金剛堅固身、正法久住果。
- ✓ 此中所有難行施、難行戒,廣說乃至難行同事,若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感如來成就無等希奇法果。
- ✓ 此中所有一切門施、一切門戒,廣說乃至一切門同事, 若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感如來一切最勝有情天人所供養果。
- ✓ 此中所有善士施、善士戒,廣說乃至善士同事, 若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感如來於諸有情無足、二足、四足、多足、 有色、無色、有想、無想及以非想非非想處,於此一切有情類中最尊勝果。
- ✓ 此中所有一切種施、一切種戒,廣說乃至一切種同事, 若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感如來無量殊勝福德所攝三十有二大丈夫相、 八十隨好莊嚴身果。
- ✓ 此中所有遂求施、遂求戒,廣說乃至遂求同事, 若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感如來坐菩提座,一切魔怨不能惱觸、不傾動果。
- ✓ 此中所有此世他世樂施、此世他世樂戒,廣說乃至此世他世樂同事, 若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感如來最勝靜慮、解脫、等持、等至樂果。
- ✓ 此中所有清淨施、清淨戒,廣說乃至清淨同事, 若多修習、若善清淨、若具圓滿,能感如來四一切種清淨果。 謂所依淨、所緣淨、心淨、智淨。 亦感如來三不護、十力、四無所畏、三念住、一切不共佛法極清淨果。

| 一切    | 能感無上正等菩提金剛堅固身、正法久住果                        |  |  |  |
|-------|--------------------------------------------|--|--|--|
| 難行    | 能感如來成就無等希奇法果。                              |  |  |  |
| 一切門   | 能感如來一切最勝有情天人所供養果。                          |  |  |  |
| 善士    | 能感如來於諸有情無足、二足、四足、多足、有色、無色、有想、無想及以非想非       |  |  |  |
|       | 非想處,於此一切有情類中最尊勝果。                          |  |  |  |
| 一切種   | 能感如來無量殊勝福德所攝三十有二大丈夫相、八十隨好莊嚴身果。             |  |  |  |
| 遂求    | 能感如來坐菩提座,一切魔怨不能惱觸、不傾動果。                    |  |  |  |
| 此世他世樂 | 能感如來最勝靜慮、解脫、等持、等至樂果。                       |  |  |  |
| 清淨    | 能感如來四一切種清淨果。謂所 1 依淨、2 所緣淨、3 心淨、4 智淨。       |  |  |  |
|       | 亦感如來 1 三不護、2 十力、3 四無所畏、4 三念住、5 一切不共佛法極清淨果。 |  |  |  |

如是菩薩施等善法,能感無上到究竟果,當知亦感生死流轉順菩薩行所餘無量無邊可愛無罪勝果。

卷 44

# □ 16 供養親近無量品 (卷 44)

云何菩薩供養、親近、修習無量? 嗢柁南曰:

供三寶 親善友 修無量 最為後

## ◆ 供養三寶

云何菩薩於如來所供養如來?當知供養略有十種。

| 1 設利羅供養   | 若諸菩薩,親現供養如來色身,是名設利羅供養。                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| 2制多供養     | 若諸菩薩,於為如來所造一切若窣堵波、若龕、若臺、若故制<br>多、新制多所設諸供養,是名制多供養。                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| 3 現前供養    | 若諸菩薩,於如來身、或制多所親面對前,現矚現見而設供養,<br>是名現前供養。                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
| 4 不現前供養   | 若諸菩薩,於不現前一切如來及以制多作如來想,普為三世一切如來、一切十方如來制多施設供養,當知是名菩薩唯供不現前佛及以制多。                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |
| (俱供現、不現前) | 若諸菩薩,於如來所、若制多所,現前施設供養具時,發起增上意樂俱心、淨信俱心,作是思惟:若一如來法性,即是去來今世一切如來法性;若一如來制多法性,即是十方無邊無際一切世界所有如來制多法性。是故我今供現如來,即是供養其餘三世一切如來;供現制多,即是供養其餘十方無邊無際一切世界若窣堵波、若龕、若臺、若故制多、若新制多。當知是名菩薩俱供現不現前一切如來及以制多。                                                                                    |  |  |  |  |  |
| 5 自作供養    | 若諸菩薩,佛涅槃後,為如來故造立形像,若窣堵波、若龕、若臺,隨力隨能或一或二,或復眾多,乃至百千俱胝等數;如是菩薩於如來所,設不現前弘廣供養,當獲無量大福德果,攝受無量廣大梵福。菩薩由此,能於無量劫大劫中,不墮惡趣。由是因緣,非不圓滿無上正等菩提資糧。此中菩薩,唯供現前佛及制多,應知獲得廣大福果。若唯供養不現前佛及以制多,應知獲得大大福果。若俱供養現不現前佛及制多,應知獲得最大福果,為無有上。若諸菩薩,於如來所、若制多所欲設供養,唯自手作,不使奴婢、作使、朋友、僚庶、親屬,不依懈惰諸放逸處而設供養,是名菩薩自作供養。 |  |  |  |  |  |
| 6 教他供養    | 若諸菩薩,現有少分可供財物,興悲愍心,故思施與貧苦少福無力有情,令於如來、若制多所持用供養,願彼當來多受安樂。<br>彼得此物,供養如來及以制多,菩薩於斯自無所供,當知是名菩薩唯教他設供養。                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |

| (自他咸共   | 若諸菩薩,於如來所、若制多所欲設供養,非唯自作,亦勸父母、                                       |  |  |  |  |  |
|---------|---------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| 供養)     | 妻子、奴婢、作使、朋友、僚庶、親屬,及他國王、王子、大臣、                                       |  |  |  |  |  |
|         | 長者、居士、若婆羅門、國邑聚落饒財商主,下至一切男女大小、                                       |  |  |  |  |  |
|         | 貧匱苦厄旃荼羅等,及以親教、軌範諸師,共住、近住一切弟子,                                       |  |  |  |  |  |
|         | 同梵行者、諸出家者、外道等眾,令於如來、若制多所,隨力隨能                                       |  |  |  |  |  |
|         | 作諸供養,當知是名菩薩自他咸共供養。此中菩薩,若唯自供佛及                                       |  |  |  |  |  |
|         | 制多,應知獲得廣大福果。若唯教他,應知獲得大大福果。若能自                                       |  |  |  |  |  |
|         | 他俱共供養,應知獲得最大福果,為無有上。                                                |  |  |  |  |  |
| 7 財敬供養  | 若諸菩薩,於如來所、若制多所,以諸衣服、飲食、臥具、病緣醫                                       |  |  |  |  |  |
|         | 藥供身什物,敬問、禮拜、奉迎、合掌,種種熏香、末香、塗香、                                       |  |  |  |  |  |
|         | 華鬘、妓樂、幢蓋、旛燈,歌頌稱讚,五輪歸命,趨繞右旋,而為                                       |  |  |  |  |  |
|         | 供養。或復奉施無盡財供,或復奉施末尼、真珠、琉璃、螺貝、璧                                       |  |  |  |  |  |
|         | 玉、珊瑚、硨磲、瑪瑙、琥珀、金銀、赤珠、右旋如是等寶,或復                                       |  |  |  |  |  |
|         | 奉施末尼、環釧、寶璩、印等諸莊嚴具,乃至奉施種種寶鈴,或散                                       |  |  |  |  |  |
|         | 珍奇、或纏寶縷而為供養。是名菩薩於如來所、若制多所財敬供養。                                      |  |  |  |  |  |
| 8廣大供養   | 若諸菩薩,於如來所、若制多所,長時施設即上所陳財敬供養,若                                       |  |  |  |  |  |
|         | 多供具、若妙供具、若現在前、不現在前、若自造作、教他造作、                                       |  |  |  |  |  |
|         | 若淳淨心猛利勝解現前供養;即以如是所種善根,迴向無上正等菩                                       |  |  |  |  |  |
|         | 提,如是七種說名菩薩廣大供養。  艺慧菩薩,於如來所,若則多所,白毛供養不懷輕慢。会做供養:                      |  |  |  |  |  |
| 9 無染供養  | 若諸菩薩,於如來所、若制多所,自手供養不懷輕慢;令他供養;                                       |  |  |  |  |  |
|         | 不住放逸、懈惰、不敬而為供養;不輕棄擲、不散漫心、無雜染心                                       |  |  |  |  |  |
|         | 而為供養;不於信佛國王、大臣、諸貴勝前,為財敬故,詐設種種  <br>  虚事供養;不雌黃塗,不酥灌洗,不以種種局崛羅香、遏迦華等餘  |  |  |  |  |  |
|         | 區事供養, 个雌寅塗, 个酥灌洗, 个以種種局崛維省、 過週華等餘  <br>不淨物而為供養。如是六種說名菩薩無染供養。        |  |  |  |  |  |
| 10 工气供美 |                                                                     |  |  |  |  |  |
| 10 正行供養 | 若諸菩薩,少時少時、須臾須臾,乃至下如[穀-禾+牛]牛乳頃,普                                     |  |  |  |  |  |
|         | 於一切蠢動有情修習慈悲喜捨俱心,於一切行修無常想、無常苦相、英無我相、於其温般條勝利相、於佛法僧、波羅密名條羽隨合:          |  |  |  |  |  |
|         | 想、苦無我想,於其涅槃修勝利想,於佛法僧、波羅蜜多修習隨念;  <br>  小時小時、須母須母,於一切法發生小分下少刃短,信報雜言法性 |  |  |  |  |  |
|         | 少時少時、須臾須臾,於一切法發生少分下劣忍智,信解離言法性                                       |  |  |  |  |  |
|         | 真如,起無分別無相心住;何況於此若過若增。如是字雜菩薩所受只羅律儀,於李藤仲、毗鉢全那菩提分法籍勸修                  |  |  |  |  |  |
|         | 如是守護菩薩所受尸羅律儀,於奢摩他、毗鉢舍那菩提分法精勤修  <br>  學,亦於一切波羅蜜多及諸攝事正勤修學。是名菩薩於如來所正行  |  |  |  |  |  |
|         | 学 / 小水                                                              |  |  |  |  |  |
|         | 過前所說具一切種財敬供養,百倍、千倍,乃至鄔波尼殺曇倍。                                        |  |  |  |  |  |
|         |                                                                     |  |  |  |  |  |

又諸菩薩,如是財敬、廣大、無染供養如來及制多時,或自臂力所集財寶,或從他求所獲財寶,或得眾具自在財寶,能為如是種種供養。已得眾具自在菩薩,化作化身,或一或二,或復眾多,乃至百千俱胝等數。此一切身皆於如來及制多所恭敬禮拜。復從如是一一化身,化出多手,或百或千,或過是數。此一切手皆持無量出過諸天上妙華香、殊勝可愛種種珍寶,奉散如來及制多所。

復從如是一切化身,化出無量上妙音聲,歌讚如來廣大甚深真實功德。

復從如是一切化身,化出無量最上最妙環釧、璩印、寶莊嚴具,幢蓋、旛燈種種供具,供養如來及以制多。如是等類,已得眾具自在菩薩所設供養,皆屬自心。如是菩薩不更希求如來出世。何以故?由此菩薩已得證入不退轉地,一切佛土往來

供養皆無礙故。

又諸菩薩,若無自力所集財寶,亦無從他求得財寶,及無菩薩所獲眾具自在財寶,可設供養;然於所有或贍部洲、或四大洲、或千世界、二千世界、或復三千大千世界,乃至十方無邊無際諸世界中,下中上品供養如來一切供具,菩薩於彼以淨信俱勝解俱心,周遍思惟,一切隨喜。如是菩薩少用功力,而興無邊廣大供養,攝受菩提廣大資糧。菩薩於此恆常無間起真善心、起歡喜心,當勤修學。

由此十相,應知是名具一切種供養如來。 如供養佛,如是供養若法、若僧,隨其所應,當知亦爾。

如是菩薩於三寶所,由十種相興供養時,應緣如來發起六種增上意樂。

- 1無上大功德田,增上意樂。
- 2 無上有大恩德,增上意樂。
- 3一切無足、二足及多足等有情中尊,增上意樂。
- 4 猶如鄔曇妙華極難值遇,增上意樂。
- 5 獨一出現三千大千世界,增上意樂。
- 6 一切世出世間功德圓滿一切義依,增上意樂。

由是六種增上意樂,於如來所,若於如來法所、僧所,少分思惟而興供養,尚獲無量大功德果,何況其多。



#### 復次,

- 1 菩薩成就幾相,能為善友?
- 2 由幾種相, 善友不虚?
- 3 成就幾相, 令善友性作信依處?
- 4 復有幾種善友菩薩,於所化生為善友事?
- 5 菩薩幾種親近善友?
- 6 由幾種想,於善友所聽聞正法?
- 7 由幾種處,於善友所聽聞法時,於說法師不作異意?
- 1當知菩薩成就八支,能為善友眾相圓滿。
  - 1住戒。於諸菩薩律儀戒中妙善安住,無闕無穿。
  - 2 多聞。覺慧成就。
  - 3 具證。得修所成隨一勝善,逮奢摩他、毗鉢舍那。
  - 4 哀愍。內具慈悲,能捨自己現法樂住,精勤無怠饒益於他。
  - 5 無畏。為他宣說正法教時,非由恐怖忘失念辯。
  - 6 堪忍。於他輕笑、調弄、鄙言、違拒等事,非愛言語、種種惡行皆悉能忍。
  - 7無倦。其力克彊,能多思擇,處在四眾說正法時,言無謇澀,心不疲厭。
  - 8 善辭。語具圓滿,不壞法性,言辭辯了。
- 2 若諸菩薩具五種相,眾德相應,能為善友所作不虛。
  - 1於他先欲求作利益安樂。
  - 2於彼利益安樂如實了知,無顛倒覺。
  - 3 於彼善權方便順儀說法,隨眾堪受調伏事中,有能有力。
  - 4 饒益心無厭倦。
  - 5 具足平等大悲,於諸有情劣中勝品心無偏黨。

- 3 若諸菩薩成就五相,令善友性作信依處,令他遠聞極生淨信,何況親覩。
  - 1 勝妙。威儀圓滿、威儀寂靜、威儀具足,一切支分皆無躁動。
  - 2 敦肅。三業現行無掉無擾。
  - 3無矯。不為誑他,故思詐現嚴整威儀。
  - 4 無嫉。終不於他說法所得利養恭敬生不堪忍,而常自勵請他說法;復恆勸餘於 彼廣施利養恭敬,無諂偽心。又常於他其心純淨,見彼說法及得財敬,深生隨 喜。如自所獲利養恭敬,心生歡喜,見他所得利養恭敬,其心歡喜復過於是。
  - 5 儉約。尠儲器物,隨得隨捨。
- 4 善友菩薩由五種相,於所化生為善友事。
  - 1 能諫舉
  - 2 能令憶
  - 3 能教授
  - 4 能教誡
  - 5 能說法

如是諸句廣辯應知如聲聞地。教授教誡,廣說如前力種性品。

- 5 當知菩薩由四種相,方得圓滿親近善友。
  - 1 於善友有病無病隨時供侍,恆常發起愛敬淨信。
  - 2 於善友隨時敬問、禮拜、奉迎、合掌、殷勤,修和敬業而為供養。
  - 3 於善友如法衣服、飲食、臥具、病緣醫藥資身什物隨時供養。
  - 4 於善友若正依止,於如法義若合若離,隨自在轉,無有傾動,如實顯發, 作奉教心,隨時往詣恭敬、承事、請問、聽受。
- 6 若諸菩薩欲聽法時,作五種想,應從善友聽聞正法。
  - 1作寶想。難得義故。
  - 2 作眼想。能得廣大俱生妙慧因性義故。
  - 3 作明想。已得廣大俱生慧眼,於一切種如實所知等照義故。
  - 4 作大果勝功德想。能得涅槃及三菩提無上妙跡因性義故。
  - 5 作無罪大適悅想。於現法中未得涅槃及三菩提,於法如實揀擇止觀無罪 大樂因性義故。
- 7 若諸菩薩欲從善友聽聞法時,於說法師由五種處不作異意,以純淨心屬耳聽法。
  - 1 於壞戒不作異意。謂不作心:此是破戒,不住律儀,我今不應從彼聽法。
  - 2 於壞族不作異意。謂不作心:此是卑姓,我今不應從彼聽法。
  - 3 於壞色不作異意。謂不作心:此是醜陋,我今不應從彼聽法。
  - 4 於壞文不作異意。謂不作心:此於言辭不善藻飾,我今不應從彼聽法。但依 於義,不應依文。
  - 5 於壞美不作異意。謂不作心:此語麤惡,多懷忿恚,不以美言宣說諸法,我 今不應從彼聽法。

如是菩薩欲聽法時,於是五處不應作意,但應恭敬攝受正法,於說法師未嘗見過。若有菩薩其慧微劣,於說法師心生嫌鄙,不欲從其聽聞正法,當知此行不求自利,退失勝慧。

## ◆ 修無量

#### ◇三種修四無量

云何菩薩修四無量慈、悲、喜、捨? 謂諸菩薩略有三種修四無量。

| 1有情緣無量 | 有情緣慈 | 有情緣悲 | 有情緣喜 | 有情緣捨 |
|--------|------|------|------|------|
| 2 法緣無量 | 法緣慈  | 法緣悲  | 法緣喜  | 法緣捨  |
| 3無緣無量。 | 無緣慈  | 無緣悲  | 無緣喜  | 無緣捨  |

◎若諸菩薩,於其三聚一切有情,安立以為無苦無樂、有苦、有樂。

於其最初欲求樂者,發起與樂增上意樂,普緣十方,安住無倒有情勝解,修慈俱心,當知是名有情緣慈。

若諸菩薩,住唯法想增上意樂,正觀唯法假說有情,修慈俱心,當知即此名法緣慈。 若諸菩薩,復於諸法遠離分別,修慈俱心,當知即此名無緣慈。

如有情緣、法緣、無緣三慈差別,悲、喜、捨三,當知亦爾。

- ◎若諸菩薩,於有苦者,發起除苦增上意樂,普緣十方修悲俱心,是名為悲。
- ◎若諸菩薩,於有樂者,發起隨喜增上意樂,普緣十方修喜俱心,是名為喜。
- ◎若諸菩薩,即於如是無苦無樂、有苦、有樂三種有情,隨其次第,發起遠離癡瞋 貪惑增上意樂,普緣十方修捨俱心,是名為捨。

#### 此中菩薩慈等

無量有情緣者,當知其相與外道共。

若法緣者,當知其相與諸聲聞及獨覺共,不共外道。

若無緣者,當知其相不共一切聲聞、獨覺,及諸外道。

又諸菩薩三種無量,應知安樂意樂所攝,謂慈、悲、喜。

一種無量,應知利益意樂所攝,是謂為捨。

如是菩薩一切無量,名為哀愍。以諸菩薩成就此故,名哀愍者。

| 1 慈 | 安樂意樂                                      | 哀 |
|-----|-------------------------------------------|---|
| 2 悲 | ~ >   \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 愍 |
| 3喜  |                                           |   |
| 4 捨 | 利益意樂                                      |   |

## ◇一百一十種苦

此中菩薩,於有情界觀見一百一十種苦,於諸有情修悲無量。何等名為百一十苦?

| 一苦 | 依無差別流轉之苦,一切有情無不皆墮流轉苦故。        |
|----|-------------------------------|
| 二苦 | 1 欲為根本苦。謂可愛事若變、若壞所生之苦。        |
|    | 2 癡異熟生苦。謂若猛利體受所觸,即於自體執我我所,愚癡迷 |
|    | 悶,生極怨嗟。由是因緣,受二箭受,謂身箭受及心箭受。    |
| 三苦 | 1 苦苦。2 行苦。3 壞苦。               |
| 四苦 | 1 別離苦,謂愛別離所生之苦。               |
|    | 2 斷壞苦,謂由棄捨眾同分死所生之苦。           |
|    | 3 相續苦,謂從此後,數數死生,展轉相續所生之苦。     |
|    | 4 畢竟苦,謂定無有般涅槃法諸有情類五取蘊苦。       |
| 五苦 | 1 貪欲纏緣苦。2 瞋恚纏緣苦。3 惛沈睡眠纏緣苦。    |
|    | 4 掉舉惡作纏緣苦。5 疑纏緣苦。             |
| 六苦 | 1 因苦, 習惡趣因故。2 果苦, 生諸惡趣故。      |
|    | 3 求財位苦。4 勤守護苦。5 無厭足苦。6 變壞苦。   |

| 七苦         | 1生苦。2老苦。3病苦。4死苦。5怨憎會苦。6愛別離苦。                                           |
|------------|------------------------------------------------------------------------|
|            | 1 生占。2 名占。3 祸占。4 乳占。3 忍情曾占。0 复別離占。  7 雖復希求而不得苦。                        |
| 八苦         | 1寒苦。2 熱苦。3 饑苦。4 渴苦。5 不自在苦。                                             |
| /\L        | 1                                                                      |
|            | 7 他逼惱苦,謂遭遇他手塊等觸、蚊蝱等觸。                                                  |
|            |                                                                        |
| <br>  九苦   | 8 一類威儀多時住苦。<br>1 白亮提茶,2 似亮提茶,2 到屋亮提茶,4 財份亮提茶。                          |
|            | 1 自衰損苦。2 他衰損苦。3 親屬衰損苦。4 財位衰損苦。<br>  5 無病衰損苦。6 戒衰損苦。7 見衰損苦。8 現法苦。9 後法苦。 |
| 十苦         | 1諸食資具匱乏苦。2諸飲資具匱乏苦。3騎乘資具匱乏苦。                                            |
|            | 4 衣服資具匱乏苦。5 莊嚴資具匱乏苦。6 器物資具匱乏苦。                                         |
|            | 7 香鬘塗飾資具匱乏苦。8 歌舞妓樂資具匱乏苦。                                               |
|            | 9 照明資具匱乏苦。10 男女給侍資具匱乏苦。                                                |
| <br>  餘九種苦 | 1一切苦。2廣大苦。3一切門苦。4邪行苦。5流轉苦。                                             |
| (の)の日宝 (1) | 6 不隨欲苦。7 違害苦。8 隨逐苦。9 一切種苦。                                             |
| 一切苦中復有二苦   | 1宿因所生苦。2現緣所生苦。                                                         |
| 廣大苦中復有四苦   | 1長時苦。2猛利苦。3雜類苦。4無間苦。                                                   |
| 一切門苦中亦有四   | 1那落迦苦。2 傍生苦。3 鬼世界苦。4 善趣所攝苦。                                            |
| 苦          | 1 加洛迦古 ° 2   房土古 ° 3 龙巴介古 ° 4 兽趣///                                    |
| 邪行苦中復有五苦   | 1 於現法中犯觸於他,他不饒益所發起苦。                                                   |
|            | 2 受用種種不平等食,界不平等所發起苦。                                                   |
|            | 3 即由現法苦所逼切,自然造作所發起苦。                                                   |
|            | 4 由多安住非理作意,所受煩惱、隨煩惱纏所起諸苦。                                              |
|            | 5 由多發起諸身語意種種惡行,所受當來諸惡趣苦。                                               |
| 流轉苦中復有六種   | 1 自身不定: 調先為主,後為僕隸。                                                     |
| 輪轉生死不定生苦   | 2 父母不定:謂先為父母乃至親屬,後時輪轉,反作怨害及惡知識。                                        |
|            | 3 妻子不定。                                                                |
|            | 4 奴婢、僕使不定。                                                             |
|            | 5 朋友、宰官、親屬不定。                                                          |
|            | 6 財位不定:謂先大富貴,後極貧賤。                                                     |
| 不隨欲苦中復有七   | 1 欲求長壽,不隨所欲,生短壽苦。                                                      |
| 苦          | 2 欲求端正,不隨所欲,生醜陋苦。                                                      |
|            | 3 欲生上族,不隨所欲,生下族苦。                                                      |
|            | 4 欲求大富,不隨所欲,生貧窮苦。                                                      |
|            | 5 欲求大力,不隨所欲,生羸劣苦。                                                      |
|            | 6 欲求了知所知境界,不隨所欲,愚癡無智現行生苦。                                              |
|            | 7 欲求勝他,不隨所欲,反為他勝而生大苦。                                                  |
| 違害苦中復有八苦   | 1 諸在家者,妻子等事損減生苦。                                                       |
|            | 2 諸出家者,貪等煩惱增益生苦。                                                       |
|            | 3 饑儉逼惱之所生苦。                                                            |
|            | 4 怨敵逼惱之所生苦。                                                            |
|            | 5 曠野、險難、迫迮逼惱之所生苦。                                                      |
|            | 6 繫屬於他之所生苦。                                                            |
|            | 7 支節不具損惱生苦。                                                            |
|            | 8 殺縛、斫截、捶打、驅擯逼惱生苦。                                                     |

| 隨逐苦中復有九苦  | 依世八法,有八種苦。 1 壞法壞時苦。2 盡法盡時苦。3 老法老時苦。4 病法病時苦。 5 死法死時苦。6 無利苦。7 無譽苦。8 有譏苦。是名八苦。 9 希求苦。 如是總說名隨逐苦。                                                                         |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 一切種苦中復有十苦 | 謂如前說五樂所治有五種苦。<br>1因苦,2受苦,3唯無樂苦,4受不斷苦,<br>5出離、遠離、寂靜、菩提樂所對治,家、欲界結、尋、異生苦。<br>是名五苦。<br>復有五苦。<br>1逼迫苦,2眾具匱乏苦,3界不平等苦,4所愛變壞苦,<br>5三界煩惱品麤重苦。<br>是名五苦。<br>前五此五,總十種苦,當知是名一切種苦。 |

前五十五,今五十五,總有一百一十種苦,是菩薩悲所緣境界。 緣此境故,諸菩薩悲生起、增長、修習圓滿。

# ◇十九種苦

又諸菩薩於大苦蘊,緣十九苦,發起大悲。 何等名為十九種苦?

| 1愚癡異熟苦     |
|------------|
| 2 行苦所攝苦    |
| 3 畢竟苦      |
| 4 因苦       |
| 5 生苦       |
| 6 自作逼惱苦    |
| 7 戒衰損苦     |
| 8 見衰損苦     |
| 9 宿因苦      |
| 10 廣大苦     |
| 11 那落迦苦    |
| 12 善趣所攝苦   |
| 13 一切邪行所生苦 |
| 14 一切流轉苦   |
| 15 無智苦     |
| 16 增長苦     |
| 17 隨逐苦     |
| 18 受苦      |
| 19 麤重苦     |

## ◇ 由四緣故,悲名大悲。

- 1 緣甚深、微細、難了諸有情苦為境生故。
- 2 於長時積習成故。謂諸菩薩,經於無量百千大劫積習所成。
- 3 於所緣猛利作意而發起故。謂諸菩薩,由是作意悲所執持,為息有情眾苦因緣, 尚能棄捨百千身命,況一身命及以資財。於一切種治罰大苦,為諸有情悉能堪忍。
- 4極清淨故。謂諸菩薩已到究竟菩薩清淨,若諸如來已到佛地如來清淨。

又諸菩薩,由前所說百一十苦,於諸有情修悲心時,則為修習一切菩薩所有悲心。

復能速證悲意樂淨,證入菩薩淨意樂地,於諸有情獲得菩薩

- 1 極親厚心
- 2極愛念心
- 3 欲作恩心
- 4無厭倦心
- 5 代受苦心
- 6 調柔自在

有堪能心。

諸聖聲聞,已得證入苦諦現觀,已到究竟,於苦深遠厭俱行心相續而轉, 不如菩薩於諸有情悲前行心,正觀墮在百一十種極大苦蘊。

菩薩如是以所修悲熏修心故,於內外事,

無有少分而不能捨;

無戒律儀而不能學;

無他怨害而不能忍;

無有精進而不能起;

無有靜慮而不能證;

無有妙慧而不能入。

是故如來,若有請問菩薩菩提誰所建立?皆正答言:菩薩菩提悲所建立。

如前所說一一無量,皆有無量菩薩如意圓德隨轉,皆能攝受無量愛果,皆無量種一向妙善無罪隨轉。

當知菩薩精勤修習如是無量,能得四種功德勝利。謂

- 1由修習此無量故,先得最勝現法樂住;
- 2攝受、增長無量最勝福德資糧;
- 3 能於無上正等菩提意樂堅固;
- 4 為欲饒益諸有情故,於生死中,堪能忍受一切大苦。

## □ (C)能正修學

## □ 17 菩提分品

云何菩薩菩提分法?

嗢柁南曰:

慚愧堅力持 無厭論世智 正依無礙解 資糧菩提分 止觀性巧便 陀羅尼正願 三摩地有三 法嗢柁南四

| 1 慚愧      |
|-----------|
| 2 堅力持     |
| 3 心無厭倦    |
| 4 善知諸論    |
| 5 善知世間    |
| 6 修正四依    |
| 7 四無礙解    |
| 8 菩提資糧    |
| 9 三十七菩提分法 |
| 10 止觀     |
| 11 方便善巧   |
| 12 妙陀羅尼   |
| 13 正願     |
| 14 三摩地    |
| 15 四種法嗢柁南 |

| 1種姓品           |      |
|----------------|------|
| 2 發心品          |      |
| 3 自利利他品        | 所應學處 |
| 4 真實義品         |      |
| 5 威力品          |      |
| 6 成熟品          |      |
| 7 菩提品          |      |
| 8 力種姓品         | 如是應學 |
| 9 施品           |      |
| 10 戒品          |      |
| 11 忍品          |      |
| 12 精進品         |      |
| 13 靜慮品         |      |
| 14 慧品          |      |
| 15 攝事品         |      |
| 16 供養親近無量品     |      |
| <b>17</b> 菩提分品 | 能正修學 |
| 18 菩薩功德品       |      |

# ◆ 1 慚愧

云何名為菩薩慚愧?當知慚愧略有二種。

1 自性 | 言自性者, 謂諸菩薩

於罪現行,能正覺知,我為非法,內生羞恥,是名為慚。

即於其中,能正覺知,於他敬畏,外生羞恥,是名為愧。

菩薩羞恥,本性猛利,況復修習。如是應知名為菩薩慚愧自性。

2 依處 | 言依處者,略有四種。

- 1 若諸菩薩,於所應作,不隨建立而生羞恥,當知是名第一依處。
- 2 若諸菩薩,於不應作,隨順建立而生羞恥,當知是名第二依處。
- 3 若諸菩薩,於覆己惡,而生羞恥,當知是名第三依處。
- 4 若諸菩薩,於自所生惡作有依,隨逐不捨而生羞恥,當知是名第四依處。

如是應知名為菩薩慚愧依處。

(卷 64)復次,由五種相,當知建立無慚無愧。

一、於染污現行無有羞恥;二、於善不現行無有羞恥;三、於捨法受無有羞恥;

一四、親近惡友無有羞恥;五、於所作不能成辦無有羞恥。

當知與此五相相違五種妙相,建立慚愧。

(卷 89)於所作罪,望己不羞,故名無慚。於所作罪,望他不恥,故名無愧。

### ◆ 2 堅力持

云何菩薩堅力持性?當知此性略有二種。

## ◆ 3心無厭倦

云何菩薩心無厭倦?當知菩薩由五因緣,普於一切正加行中,心無厭倦。

- 1 菩薩性自有力,故無厭倦。
- 2 菩薩即於如是無厭倦心數數串習,故無厭倦。
- 3 菩薩方便攝受精進勇猛,能正隨觀前後所得展轉殊勝,故無厭倦。
- 4 菩薩成就猛利增上妙慧正思擇力,故無厭倦。
- 5 菩薩於諸有情猛利悲心、極哀愍心恆常現前,故無厭倦。

### ◆ 4 善知諸論

云何菩薩善知諸論?

調諸菩薩,於五明處名句文身相應諸法,從他善受,言善通利。

即於如是諸法妙義,或從他所善聽善決,或自專精善擇善思,

如是知法知義菩薩,於法於義為不忘失,恆常精勤,不捨加行。

又為了知所餘新新後後法義殊勝差別,雖復聞思已到究竟,而由此故漸次成熟,於 此法義獲得淨信。

由是行相,當知菩薩知諸論智無量圓滿、無有顛倒。

## ◆ 5 善知世間

云何菩薩善知世間?

調諸菩薩,普於一切有情世間,如實了知如是世間極為艱險,甚為愚闇。 所謂雖有生老及死,數數死生,而諸有情於老死等上昇、出離不如實知。

### ◇有情世間流轉差別

又諸菩薩,如實了知有情世間,

有諸穢濁,濁世增時;無諸穢濁,濁世減時。謂依五濁。

|       | ·                               |
|-------|---------------------------------|
| 1 壽濁  | 如於今時人壽短促,極長壽者不過百年,昔時不爾。是名壽濁。    |
| 2 有情濁 | 如於今時,有情多分不識父母,不識沙門、若婆羅門,        |
|       | 不識家長可尊敬者、作義利者、作所作者,             |
|       | 於今世罪及後世罪不見怖畏,不修惠施、不作福業、不受齋法、不受  |
|       | 淨戒,昔時不爾。是名有情濁。                  |
| 3 煩惱濁 | 如於今時,有情多分習非法貪、不平等貪,執持刀劍、執持器仗,鬥  |
|       | 訟諍競,多行諂誑詐偽妄語,攝受邪法,有無量種惡不善法現可了知, |
|       | 昔時不爾。是名煩惱濁。                     |
| 4 見濁  | 如於今時,有情多分為壞正法、為滅正法,造立眾多像似正法,    |
|       | 虚妄推求邪法邪義以為先故,昔時不爾。是名見濁。         |
| 5 劫濁  | 如於今時,漸次趣入饑饉中劫,現有眾多饑饉可得;         |
|       | 漸次趣入疫病中劫,現有眾多疫病可得;              |
|       | 漸次趣入刀兵中劫,現有眾多互相殘害刀兵可得;昔時不爾。     |
|       | 是名劫濁。                           |

是名菩薩如實了知有情世間。

### ◇器世間流轉差別

又諸菩薩,如實了知諸器世間破壞成立,如器世間破壞成立差別而知。

#### ◇ 八種相觀世間義

又諸菩薩,於其

| 1 世間      |
|-----------|
| 2世間集      |
| 3世間滅      |
| 4 能往趣世間集行 |
| 5 能往趣世間滅行 |
| 6世間愛味     |
| 7世間過患     |
| 8世間出離     |

皆如實知。

## ◇諸世間所有勝義

又諸菩薩,如實了知眼乃至意諸無色蘊,四大造色,成士夫身,唯有爾所假名人性。

於中所有想,或我、或有情,此唯有想。

於中所有自號言說,我眼見色,廣說乃至我意知法,此亦唯有自號言說。

於中所有世俗語言,謂此長老有如是名、如是種類、如是族姓、如是飲食、如是領納若苦若樂、如是長壽、如是久住、如是盡其壽量邊際,此亦唯有世俗言說。

菩薩於此皆如實知。

由諸菩薩如實了知 1 有情世間流轉差別、若 2 器世間流轉差別、若 3 八種相觀世間 義、若 4 諸世間所有勝義,是故說名善知世間。

#### 復次,菩薩

若見年德俱尊勝者,能正奉迎,敷座延坐,敬問、禮拜、合掌、殷勤,修和敬業; 若見年德俱相似者,能正問訊、酬對、歡慰,以軟美言共興談論,不依等慢而自格量; 若見年德俱卑劣者,隨力隨能勸修勝德;

- ✓ 顯實少德,覆實多過,終不舉發令其恥愧,亦不輕陵令心退沒。
- ✓ 知有希求若財若法,終不背面,亦不顰蹙;不譏誤失,不懱退榮。
- ✓ 於是一切劣等勝品諸有情類,若見彼時,先意慰問,讚言善來,無倒安處,能正 隨力攝以財法。
- ✓ 雖處尊勝,而於有情終不乖戾,不自珍奇,亦不憍傲。
- ✓ 所攝有情縱懷資給,有病無病,終不棄捐;
- ✓ 身業語業,無不隨順;
- ✓ 若識不識,一切等心;為友為朋,無怨無隙。
- ✔ 於無依怙一切有情,隨力隨能作依作怙。
- ✔ 不託異門發他憂苦,令彼須臾住不安樂。
- ✓ 若有因緣須現談謔,稱理而為,非不稱理。
- ✔ 雖遇情交極相親密,年事斯等無乖隔者,亦不共談匪仁言論。
- ✓ 終不於他久懷忿恨,設復暫起,不斥其諱。
- ✓ 若復為他身語訾辱,或善思擇、或依正法、或省己過而自開解,不譴於他。
- ✓ 其心安靜而不輕躁,身語意業起必審詳。
- ✓ 普能遠離十四垢業,藏隱六方,遠四惡友,攝四善友。
- ✓ 如是一切,應知具如尸佉絡迦契經中說。
- ✓ 或為現法利益事義財位相應,起策具足、守護具足,平等養命。
- ✓ 於諸世間工巧業處皆得善巧,無諂無幻,性不誑他。
- ✓ 於罪現行深懷慚恥,正行具足,尊重正行、守護正行。
- ✓ 有所寄付,深可倚信;於他財物,無所規度;舉貸他物,終不違捍;分所共財, 平等無矯;共知真寶,賣者不識,稱實酬價,無枉毫釐。
- ✓ 於世時務令儀軌節,為益世間,辯正機捷。
- ✓ 於所應作彼彼事中,他正來求,皆為助伴;
- ✓ 敦質無動,不託餘緣;
- ✓ 善營事業,非為不善。
- ✓ 若為帝王,以法治世,不以非法,不好責罰。
- ✓ 若御大眾,勸捨惡戒,令修善戒。

#### 成就八種賢聖語言。謂

#### 1於所見,問答言見;

於2聞、3覺、4知,問答言知;

5 於所不見,問答不見;

於所6不聞、7不覺、8不知,問答不知。

菩薩成就如是等法,如其世間正所應知,如其世間正所應轉,於彼一切皆如實知, 是故名為善知世間。

## ◆ 6 四依 (卷 45)

卷 45

云何菩薩修正四依?

- 1 調諸菩薩為求義故,從他聽法,不為求世藻飾文辭。 菩薩求義不為求文而聽法時,雖遇常流言音說法,但依於義,恭敬聽受。
- 2 又諸菩薩如實了知闇說、大說;如實知已,以理為依,不由耆長、眾所知識補 特伽羅、若佛、若僧所說法故即便信受,是故不依補特伽羅。如是菩薩以理為 依,補特伽羅非所依故,於真實義心不動搖,於正法中他緣匪奪。
- 3 又諸菩薩,於如來所深殖正信、深殖清淨,一向澄清;唯依如來了義經典,非不了義。了義經典為所依故,於佛所說法毗奈耶不可引奪。何以故?以佛所說不了義經,依種種門辯本性義,猶未決定,尚生疑惑,非了義故。若諸菩薩於了義經不決定者,於佛所說法毗奈耶猶可引奪。
- 4 又諸菩薩,於真證智見為真實,非於聞思但識法義非真證智。是諸菩薩如實了 知修所成智所應知者,非唯聞思所成諸識所能了達。如實知已,聞如來說最極 甚深所有法義,終不誹毀。

是名菩薩修正四依。

依正四依善修習故,略顯四量。謂所說義、正理、大師、修所成慧真實證智。 又諸菩薩一切四依為所依止,精勤發起正加行故,於出要道明了開示,無有迷惑。

## ◆ 7四無礙解

云何菩薩所修菩薩四無礙解?

調諸菩薩,於一切法一切**異門**,盡所有性、如所有性,依修所成無所滯礙無退轉智, 是名菩薩**法**無礙解。

又諸菩薩,於一切法一切**異相**,盡所有性、如所有性,依修所成無所滯礙無退轉智, 是名菩薩**義**無礙解。

又諸菩薩,於一切法一切**釋辭**,盡所有性、如所有性,依修所成無所滯礙無退轉智, 是名菩薩**辭**無礙解。

又諸菩薩,於一切法一切**品別**,盡所有性、如所有性,依修所成無所滯礙無退轉智, 是名菩薩**辯**無礙解。

若諸菩薩依是菩薩四無礙解,應知獲得無量最勝五處善巧。

- 1蘊善巧
- 2 界善巧
- 3 處善巧
- 4 緣起善巧
- 5 處非處善巧

菩薩由此四種行相,於一切法自能妙善現正等覺,亦善為他無倒開示。此上無有自能妙善現正等覺,況善為他無倒開示。

### ◆ 8 菩提資糧

云何菩薩菩提資糧?當知如是菩提資糧略有二種。

1福德資糧 2智慧資糧

此二資糧廣分別義,如前所說自他利品,應知其相。

又此福德、智慧資糧,菩薩

於初無數大劫所修習者,應知名下; 若於第二無數大劫所修習者,應知名中;

若於第三無數大劫所修習者,應知名上。

# ◆ 9 菩提分法精勤修習

四無礙解

- 1法無礙解
- 2 義無礙解
- 3 訓詞無礙解
- 4 辯說無礙解

云何菩薩於三十七菩提分法精勤修習?謂諸菩薩,依止菩薩四無礙解,由善方便所 攝妙智,於三十七菩提分法如實了知,而不作證。

是諸菩薩,普於一切二乘理趣三十七種菩提分法皆如實知。謂於聲聞乘理趣及於大乘理趣三十七種菩提分法皆如實知。

於聲聞乘理趣三十七種菩提分法如實了知,如聲聞地,如前所說一切應知。

# ◆ 10 菩提分法如實了知

云何菩薩於大乘理趣三十七種菩提分法如實了知? 謂諸菩薩,能於其身住循身觀,不於其身分別有性,亦不分別一切種類都無有性。

又於其身遠離言說自性、法性如實了知,當知名依勝義理趣,能於其身住循身觀, 修習念住。

若諸菩薩隨順無量安立理趣妙智而轉,當知名依世俗理趣,能於其身住循身觀,修習念住。

如於其身住循身觀,修習念住,如是所餘一切念住、所餘一切菩提分法,當知亦爾。

如是菩薩,於身等法不分別苦、不分別集、不分別此所作斷滅、不分別此得滅因道。

又即於此遠離言說自性、法性,若苦法性、若集法性、若滅法性、若道法性,如實了知。當知名依勝義理趣,修菩提分為所依止,緣諦修習。

若諸菩薩隨順無量安立理趣妙智而轉,當知名依世俗理趣,緣諦修習。

此中菩薩即於諸法無所分別,當知名止。

若於諸法勝義理趣如實真智,及於無量安立理趣世俗妙智,當知名觀。

此中菩薩略有四行,當知名止。

- 1 勝義世俗智前行。
- 2 勝義世俗智果。
- 3 普於一切戲論想中無功用轉。
- 4即於如是離言唯事,由無有相無所分別,其心寂靜,趣向一切法平等性、一味實性。

菩薩略有四行,當知名觀。

- 1四行止道前行
- 2 於一切法遠離增益不正執邊
- 3 於一切法遠離損減不正執邊
- 4 隨順無量諸法,差別安立理趣妙觀

由此四行,是諸菩薩止道運轉,漸次乃至能證無上正等菩提智見圓滿。

此中菩薩略有四行,當知名觀。謂即 1 四行止道前行,於一切法 2 遠離增益不正執 邊,3 遠離損減不正執邊,及與 4 隨順無量諸法,差別安立理趣妙觀。 由此四行,是諸菩薩觀道運轉,漸次乃至能證無上正等菩提智見圓滿。 是名略說菩薩止觀。

# ◆ 11 方便善巧

# ◇十二種方便善巧

云何菩薩方便善巧?當知略說有十二種。 依內修證一切佛法,有其六種; 依外成熟一切有情,亦有六種。

# ★ 依內修證六種

云何依內修證一切佛法六種方便善巧?

- 1 菩薩於諸有情悲心俱行,顧戀不捨。
- 2 菩薩於一切行如實遍知。
- 3 菩薩恆於無上正等菩提所有妙智,深心欣樂。
- 4 菩薩顧戀有情為依止故,不捨生死。
- 5 菩薩於一切行如實遍知為依止故,輪轉生死而心不染。
- 6 菩薩欣樂佛智為依止故,熾然精進。

當知是名菩薩依內修證一切佛法六種方便善巧。

# ★ 依外成熟六種

云何依外成熟一切有情六種方便善巧?

- 1 菩薩方便善巧,能令有情以少善根感無量果。
- 2 菩薩方便善巧,能令有情少用功力,引攝廣大無量善根。
- 3 菩薩方便善巧,於佛聖教憎背有情,除其恚惱。
- 4 菩薩方便善巧,於佛聖教處中有情,令其趣人。
- 5 菩薩方便善巧,於佛聖教已趣入者,令其成熟。
- 6 菩薩方便善巧,於佛聖教已成熟者,令得解脫。
- 1云何菩薩方便善巧,令諸有情以少善根感無量果?

調諸菩薩方便善巧,勸諸有情捨微劣物,乃至最下唯一麨團,施鄙穢田乃至蠢動傍 生之類,作是施已,迴求無上正等菩提。

如是善根,物田雖下,由迴向力,感無量果。

2云何菩薩方便善巧,令諸有情以少功力,引攝廣大無量善根?

謂諸菩薩方便善巧,若有信解受邪齋戒,乃至一月都不食等諸有情類,為說八支聖齋戒法,令其棄捨最極艱辛咸非愛果受邪齋戒,勸令修學無極艱辛咸大愛果受正齋戒。

若諸有情修自苦行,精勤無懈,起邪方便欲求解脫,為說中道,令離二邊,使其趣入。 若諸有情求欲生天,起邪方便,投巖、赴火、斷飲食等,

為其宣說無倒靜慮,令彼獲於現法樂住,逮得當來無諸艱苦、與喜樂俱生天勝果。

若諸有情信婆羅門吠地迦呪,妄計精勤受持、讀誦得究竟淨,

方便勸令於佛聖教受持、讀誦、思惟其義。

又正為他如是如是宣揚開示如來所說甚深空性相應妙法,令彼發生勇決厭離猛利淨 信。

但由如是一剎那頃厭離淨信俱行善心,尚能攝受不可稱數廣大善根,況其相續。

又諸菩薩,世間所有種種上妙珍寶、香鬘、諸供養具,起淨信俱增上意樂,於佛法僧勝解供養,亦勸導他令行如是勝解供養。

又於十方一切世界,一切供養佛法僧所,即以如是淨信俱行增上意樂,周匝普緣,深生隨喜,亦勸導他作是隨喜。

又諸菩薩,恆常修習念佛、念法,乃至念天,亦勸導他令修六念。

又諸菩薩,意言分別禮佛法僧,乃至命終時無虛度,亦勸導他行此禮業。

又諸菩薩,普於十方一切有情一切福業悉皆隨喜,亦勸導他作是隨喜。

又諸菩薩, 普於十方一切有情, 入廣大悲增上意樂, 願以自身皆代彼受一切憂苦, 亦勸導他興此悲願。

又諸菩薩,過去現在一切誤失、一切違犯,以淨調柔愛樂隨順所學戒心,想對十方 佛世尊所,至誠發露,悔往修來,亦勸導他令行是事。 如是數數發露所犯,少用功力,一切業障皆得解脫。

又諸菩薩,已具神通得心自在,普於十方佛法僧所及有情處,化作眾多種種化事,攝受無量大福德聚。

又諸菩薩,恆常修習慈、悲、喜、捨,亦勸導他作此修習。

如是菩薩以少功力,引攝廣大無量善根諸勝妙果。

- 3云何菩薩方便善巧,於佛聖教憎背有情,除其恚惱;
- 4 處中住者, 令其趣入;
- 5 已趣入者,令其成熟;
- 6 已成熟者,令得解脫?

謂諸菩薩,為欲成辦如是四種有情義利,當知略說復有六種方便善巧。

- 1 隨順會通方便善巧
- 2 共立要契方便善巧
- 3 異分意樂方便善巧
- 4 逼迫所生方便善巧
- 5 施恩報恩方便善巧
- 6 究竟清淨方便善巧

# ◇ 1 隨順會通

云何菩薩隨順會通方便善巧?

調諸菩薩,於彼有情將為說法,先當方便隨順現行軟美身語,亦復現行近施隨轉,除彼於己所生恚惱;彼恚惱除,便生愛敬。

愛敬生已,於法起樂;然後為其宣說正法。

所說正法,如其所宜,易入易解,應時漸次,無有顛倒,能引義利,堪任難擊。 於彼有情調伏事中,成就最勝欲作饒益哀愍之心,為現神通、記心、顯說如理正法。 或勸請他,或為化作種種眾多殊特化事,令彼有情皆悉調伏。

若引義利極略諸論,能為廣辯;若引義利極廣諸論,能為略說,令其受持。為作憶念,施其問難。彼既於法能受能持,復進為其廣開正義。

又於趣入遍緣一切三摩地門,能為隨順教授教誡,攝益有情令修利行。 若諸有情,於佛所說甚深空性相應經典,不解如來密意義趣。 於此經中,說一切法

- 1 皆無自性
- 2 皆無有事
- 3無生無滅
- 4 皆等虚空
- 5 皆如幻夢

彼聞是已,如其義趣不能解了,心生驚怖,誹謗如是一切經典,言非佛說。

菩薩為彼諸有情類,方便善巧如理會通,

如是經中如來密意甚深義趣,如實和會,攝彼有情。

菩薩如是正會通時,為彼說言:

1 此經不說一切諸法都無所有,但說諸法所言自性都無所有。

是故說言一切諸法皆無自性。

2 雖有一切所言說事,依止彼故諸言說轉,然彼所說可說自性,據第一義非其自性。 是故說言一切諸法皆無有事。

3 一切諸法所言自性,理既如是從本已來都無所有,當何所生、當何所滅。 是故說言一切諸法無生無滅。

4 譬如空中有眾多色、色業可得,容受一切諸色、色業。

調虛空中,現有種種若往、若來、若住,起墮屈伸等事。

若於爾時,諸色、色業皆悉除遣;

即於爾時,唯無色性清淨虛空其相顯現。

如是即於相似虛空離言說事,有其種種言說所作邪想分別隨戲論著,似色業轉。

又即如是一切言說邪想分別隨戲論著似眾色業,皆是似空離言說事之所容受。

若時菩薩以妙聖智,遣除一切言說所起邪想分別隨戲論著;

爾時菩薩最勝聖者,以妙聖智證得諸法離言說事,唯有一切言說自性非性所顯,

譬如虛空清淨相現。亦非過此有餘自性應更尋求。

是故官說一切諸法皆等虚空。

5 又如幻夢,非如顯現如實是有,亦非一切幻夢形質都無所有。

如是諸法,非如愚夫言說串習勢力所現如實是有,

亦非一切諸法勝義離言自性都無所有。

由此方便悟入道理,一切諸法非有非無,猶如幻夢,其性無二。

是故宣說一切諸法皆如幻夢。

如是菩薩,普於一切諸法法界不取少分、不捨少分、不作損減、不作增益、無所失壞。

若法實有,知為實有;若法實無,知為實無;

如其所知,如是開示。

當知是名菩薩隨順會通方便善巧。

#### ◇ 2 共立要契

云何菩薩共立要契方便善巧?

謂諸菩薩,若見有情求飲食等十資身具,即便共彼立要契言:

汝等若能知父母恩,恭敬供養,及諸沙門婆羅門等,廣說如前,乃至若能受持淨戒;如是我當隨汝所欲,施飲食等諸資身具。如其不能,我不施汝。

如是菩薩,若見有情來求種種田事、宅事、諸闤闠事、王事、域事、財事、穀事, 或有來求諸工業處及諸明處,或有來求共為朋友,或有來求共結婚媾,或有來求共 作邑會,或有來求助營事業,菩薩共彼立要契言:汝等若能知父母恩,恭敬供養, 如前廣說;如是我當施汝田宅,廣說乃至助營事業。

又諸菩薩,若見有情有諸愆犯,或被舉訟;或作種種不饒益事,為他所拘,將欲刑縛、斷截、撾打、毀辱、迫脅、驅擯、流移;或他所執,欲捶、縛、賣。

菩薩爾時隨能隨力立要契言:汝等若能知父母恩,恭敬供養,如前廣說;如是我當 方便救汝,令脫斯難。

又諸菩薩,若見有情遭遇種種王賊、水火、人及非人、不活、惡名諸怖畏等,爾時菩薩立要契言:汝等若能知父母恩,恭敬供養,如前廣說;如是我當方便救汝,令 免斯畏。

又諸菩薩,若見有情欲所愛會,求非愛離,爾時菩薩立要契言:

汝等若能知父母恩,恭敬供養,如前廣說;如是我當遂汝所願,令所愛會及非愛離。

又諸菩薩,若見有情為疾所苦,立要契言:

汝等若能知父母恩,恭敬供養,如前廣說;如是我當救汝病苦,令得安樂。

彼諸有情,既為菩薩如是立要,於諸善品速疾受學,於諸惡品速疾除斷,菩薩皆能 遂其所願。當知是名菩薩共立要契方便善巧。

#### ◇ 3 異分意樂

云何菩薩異分意樂方便善巧?

調諸菩薩與諸有情立要契已,彼諸有情於上所說彼彼事中,不如所欲速疾修行,菩薩爾時於如上說彼所求事,皆不施與。唯為利益彼有情故,非餘意樂而不施彼。如是於其諸厄難處、諸怖畏處、欲所愛會、求非愛離、病苦所惱諸有情類,權時棄捨。唯為利益彼有情故,非異意樂而棄捨之、非異意樂而不救拔。

如是菩薩,於諸有情方便現行剛捍業時,唯為利益,非餘意樂。漸令餘時如其所欲,斷除諸惡,修學諸善,是故方便權時棄捨。

若諸有情於菩薩所,雖無所求,亦無眾難,廣說乃至無諸病苦,而與菩薩先為親厚。 菩薩於彼隨宜勸導,斷諸惡法,修諸善法。所謂令彼知父母恩,恭敬供養,廣說乃至於淨尸羅隨順受學。

若彼有情雖蒙菩薩如是勸導,故肆輕躁而不奉行,菩薩爾時自現憤責,唯欲利益,非憤意樂。於諸所作悉現乖背,唯為利益,非背意樂。

或於一類,現於世間不饒益事,唯為利益,非損意樂。

如是菩薩,於諸有情現外所作,與內意樂相不同分;由是因緣,方便安處,令彼有情漸斷諸惡、漸修諸善。是故菩薩如是調伏有情方便,名為菩薩異分意樂方便善巧。

#### ◇ 4 逼迫所生

云何菩薩逼迫所生方便善巧?

謂諸菩薩,或為家主、或作國王,得增上力,於自親屬、於自臣民能正教誡。

如應告言:諸我親屬、諸我臣民,若於父母不知恩報,廣說乃至毀犯戒者,我當斷其常所給賜衣服、飲食,或當捶罰,或我親屬當與乖離,或我臣民當永驅擯。

立一善巧機捷士夫,於彼事業常令伺察。

由是因故,彼諸有情怖畏治罰,勤斷諸惡,勤修諸善。

彼於修善雖無樂欲,由是方便,彊逼令修。

是故名為逼迫所生方便善巧。

# ◇ 5 施恩報恩

云何菩薩施恩報恩方便善巧?

調諸菩薩,先於有情隨力多少施作恩惠;或施所須,或濟厄難,或除恐怖,或會所愛,或離非愛,或療病苦,令得安樂。彼諸有情深知恩惠,欲報德者,菩薩爾時勸令修善,以受報恩。告言:汝等非餘世財來相酬遺,為大報恩;汝等若能知父母恩,恭敬供養,廣說乃至受持淨戒,如是乃名大報恩德。

菩薩如是於諸有情先施恩惠,勸讚修善名大報恩;由此方便,令他於善精勤修學。 是故名為施恩報恩方便善巧。

#### ◇ 6 究竟清淨

云何菩薩究竟清淨方便善巧?

調諸菩薩,安住菩薩到究竟地,於菩薩道已善清淨,先現往生覩史多天眾同分中。 無量有情如是念言:某名菩薩,今已生處覩史多天眾同分中,不久當下生贍部洲, 證得無上正等菩提。願令我等當得值遇,非不值遇,隨是菩薩所生之處,願令我等 亦當往生。如是為令無量有情生正欲樂,為多修習此欲樂故。

又是菩薩,從覩史多天眾中沒,來下人間,生於高貴、或族望家。所謂王家、若國師家。棄捨世間上妙欲樂,無所顧戀,清淨出家。令諸有情起尊敬故。

又現誓受難行苦行。為令信解苦行有情捨所樂故。

又證無上正等菩提。令餘有情,於所同趣菩提解脫欣殊勝故。

又證無上正等覺已,未為有情即說正法,待梵天王躬來啟請。為諸有情於正法所起尊敬故。作是念言:當所說法定應殊妙,故今梵王希望世尊說是法故,躬自來請。

又以佛眼觀察世間,勿使有情作如是謗:但由梵王躬來啟請,敬梵王故,宣說正法, 非於有情自起悲心;乃是為他之所激發,非自能了機宜可否。為欲壞彼一類有情如 是邪執,先以佛眼觀察世間,然後為轉無上法輪,一切世間所未曾轉。 如是更復宣說正法,制立學處。

是名菩薩究竟清淨方便善巧。由此所說方便善巧,更無有餘方便善巧,在於此上若過若妙,是故說名究竟清淨。

如是菩薩所說六種若略若廣方便善巧,能除憎背聖教有情所有恚惱;處中住者,令 其趣入;已趣入者,令其成熟;已成熟者,令得解脫。除此無有若過若增。 是名菩薩方便善巧。

# ◆ 12 妙陀羅尼

云何菩薩妙陀羅尼?當知如是妙陀羅尼略有四種。

| 工门 音 隆 妙 化 維 儿 : 自 | <b>旨知如是妙陀維庀略有四種。</b>       |
|--------------------|----------------------------|
| 1法陀羅尼              | 調諸菩薩獲得如是念慧力持,由此力持,聞未曾聞,言未  |
|                    | 溫習、未善通利,名句文身之所攝錄,次第錯縱、次第結  |
|                    | 集無量經典,經無量時能持不忘。            |
| 2義陀羅尼              | 謂如前說。                      |
|                    | 此差別者,即於彼法無量義趣,心未溫習、未善通利,經  |
|                    | 無量時能持不忘。                   |
| 3 呪陀羅尼             | 調諸菩薩獲得如是等持自在,由此自在加被能除有情災患  |
|                    | 諸呪章句,令彼章句悉皆神驗,第一神驗,無所唐捐,能  |
|                    | 除非一種種災患。                   |
| 4 能得菩薩忍陀羅尼         | 謂諸菩薩成就自然堅固因行,具足妙慧。         |
|                    | 獨處空閑,寂無言說,曾無有物,見路而行。       |
|                    | 知量而食,不雜穢食,一類而食。            |
|                    | 常極靜慮,於夜分中少眠多寤。             |
|                    | 於佛所說得菩薩忍諸呪章句,能諦思惟。其呪詞曰:    |
|                    | 壹胝 密胝 吉胝毗 羼底(丁理反) 鉢陀膩 莎訶   |
|                    | 即於如是呪章句義,審諦思惟、籌量、觀察。       |
|                    | 彼於如是呪章句義如是正行,不從他聞,自然通達;    |
|                    | 了知如是諸呪章句都無有義,是圓成實,但唯無義;    |
|                    | 如實了知此章句義,所謂無義。             |
|                    | 是故過此,不求餘義,齊此名為妙善通達呪章句義。    |
|                    | 彼於如是呪章句義正通達已,即隨此義,不從他聞,自正  |
|                    | 通達一切法義。謂於此義如是通達,一切言說所說諸法自  |
|                    | 性之義皆不成實,唯有諸法離言自性是自性義。      |
|                    | 彼於諸法此自性義正通達已,過此更無餘義可求。     |
|                    | 由於此義善通達故,獲得最勝廣大歡喜。         |
|                    | 由是菩薩得陀羅尼,當言已得此陀羅尼章句所立菩薩勝忍。 |
|                    | 得此忍故,是諸菩薩不久當得淨勝意樂,已依上品勝解行  |
|                    | 地勝忍而轉。                     |
|                    | 當知是名菩薩所有能得菩薩忍陀羅尼。          |
|                    |                            |

此中菩薩法陀羅尼、義陀羅尼,

若過第一無數大劫,已入清淨勝意樂地,所得決定堅住廣大。

從此以下,或以願力、或依靜慮,雖有獲得,而不決定,亦不堅住、亦不廣大。

如說法義二陀羅尼,呪陀羅尼,當知亦爾。

能得菩薩忍陀羅尼,如前所釋,即如是得。

若諸菩薩具四功德,方獲如是諸陀羅尼,非隨闕一。何等名為四種功德?

- 1於諸欲中,無所貪著。
- 2 於他勝事不生妒忌,不嫉他榮。
- 3 一切所求等施無悔。
- 4 於正法中,深生忻樂;忻樂法者,於菩薩藏及菩薩藏摩怛理迦深心愛樂。

# ◆ 13 正願

云何菩薩所修正願?當知此願略有五種。

| - 11 4 11 11 11 | /// IS == 4/ · B / · B / · S 4/ · D / 4 == IB |
|-----------------|-----------------------------------------------|
| 1發心願            | 若諸菩薩,於其無上正等菩提最初發心,是名發心願。                      |
| 2 受生願           | 若諸菩薩,願於當來往生隨順饒益有情諸善趣中,是名受生願。                  |
| 3 所行願           | 若諸菩薩,1願能無倒思擇諸法,2願於境界修無量等殊勝善法,是名所行願。           |
| 4 正願            | 若諸菩薩,願於當來攝受一切菩薩善法,攝受一切所有功德,                   |
|                 | 若總若別所有正願,是名正願。                                |
| 5 大願            | 菩薩大願,當知即從正願所出。                                |

#### 此復十種。

- 1 願於當來以一切種上妙供具,供養無量無邊如來。
- 2 願於當來攝受防護諸佛世尊所有正法,傳持法眼令無斷壞。
- 3 願於當來從覩史多天宮降下,如前乃至入大涅槃。
- 4 願於當來行一切種菩薩正行。
- 5 願於當來普能成熟一切有情。
- 6 願於當來一切世界皆能示現。
- 7 願於當來普能淨修一切佛土。
- 8 願於當來一切菩薩,皆同一種意樂加行趣入大乘。
- 9 願於當來所有一切無倒加行皆不唐捐。
- 10 願於當來速證無上正等菩提。

# ◆ 14 三三摩地

云何菩薩空三摩地?謂諸菩薩觀一切事,遠離一切言說自性, 唯有諸法離言自性,心正安住。

是名菩薩空三摩地。

云何菩薩無願三摩地?謂諸菩薩,即等隨觀離言自性所有諸事, 由邪分別所起煩惱,及以眾苦所攝受故,

皆為無量過失所汙;於當來世不願為先,心正安住。

是名菩薩無願三摩地。

云何菩薩無相三摩地?

謂諸菩薩,即正思惟離言自性所有諸事,

一切分別戲論眾相永滅寂靜,如實了知,心正安住。

是名菩薩無相三摩地。

問:何故唯立三三摩地,無過無增?答:法有二種,謂

1有 有為、無為名之為有

2 非有 | 我及我所名為非有

於有為中,有無願故,可厭逆故,當知依此建立無願三摩地。

於無為中,願涅槃故,正樂攝故,當知依此建立無相三摩地。

於非有事,菩薩不願,亦無無願。然於非有,菩薩如實見為非有

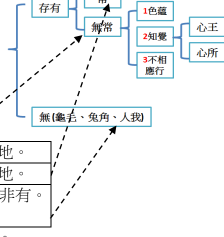
依此見故,當知建立空三摩地。

如是菩薩於此三種三摩地中精勤修學,於是建立如實了知。

於餘行相三三摩地如實悟入,安立理趣如實悟入,修習理趣如實了知。謂於其中, 諸聲聞眾精勤修學及圓滿證。

所觀有法 (一切法)





#### 卷 46

# ◆ 15 四種法嗢柁南 (卷 46)

復有四種法嗢柁南,諸佛菩薩欲令有情清淨故說。 何等為四?

- 一切諸行皆是無常,是名第一法嗢柁南。
- 一切諸行皆悉是苦,是名第二法嗢柁南。
- 一切諸法皆無有我,是名第三法嗢柁南。

涅槃寂靜,是名第四法唱柁南。

諸佛菩薩多為有情宣說如是法相應義,是故說名法嗢柁南。 又從曩昔,其心寂靜諸牟尼尊,於一切時展轉宣說,是故說此名嗢柁南。 又此行跡能趣大生,亦復能趣出第一有,是故說此名嗢柁南。

# ◇諸行皆是無常

云何菩薩等隨觀察一切諸行皆是無常?

調諸菩薩,觀一切行言說自性,於一切時常無所有。如是諸行常不可得,故名無常。 又即觀彼離言說事,由不了知彼真實故;無知為因,生滅可得。 如是諸行離言自性有生有滅,故名無常。

#### 又諸菩薩,

- 1 觀過去行已生已滅,由彼諸行無因可得,亦無自性,是故觀彼因性、自性皆無所有。
- 2 觀現在行已生未滅,由彼諸行因不可得,已與果故;自性可得,猶未滅故;是故觀彼自性是有,而無有因。
- 3 觀未來行未生未滅,由彼諸行有因可得,未與果故;無有自性,猶未生故;是故觀彼唯有因性,而無自性。

菩薩如是見三世中分段諸行相續轉已,

等隨觀見——剎那有為諸行,皆有三種有為之相。

於剎那後,復有第四有為之相。

#### 即於此中,

- 1前剎那行自性滅壞。無間非先諸行剎那自性生起,正觀為生;
- 2 諸行生已,即時未壞,正觀為住;
- 3 此已生行,望前已滅諸行剎那自性別異,正觀為老;
- 4 從此諸行生剎那後,即此已生諸行剎那自性滅壞,正觀為滅。

菩薩觀此已生剎那諸行自性,即是生住老之自性,不見生等別有自性。 如實觀見生剎那後,即此生等諸行剎那自性滅壞,無別有性。 如是四種有為之相,總攝諸行。

以要言之,二分所顯。

- 1有分所顯
- 2無分所顯

此中世尊依於有分,建立一種有為之相;

依於無分,建立第二有為之相。

住、異二種,俱是諸行有分所顯,建立第三有為之相。

此中菩薩,觀一切時唯有諸行,除此更無生住老滅恆有實物自性成就。何以故? 諸行生時,唯即如是諸行可得,無別有餘生住老滅。

如是諸行住老滅時,唯即如是諸行可得,無別有餘生住老滅。

又諸菩薩以理推求生等實物亦不可得。如是推求不可得者,謂若離彼色等諸行別有 生法,是即應如色等諸行自體有生,

如是此生亦應有生。

如是即應有二種生,

1 行生

2 生生

如是行生與彼生生為一為異?

若言一者,計生實有即為唐捐。言別有生是實物有,不應道理。

若言異者,如是即應非行生生;是行生生,不應道理。

如說生相,如是廣說住老滅相,當知亦爾。

謂若滅法別有自性,是實成就;即應此滅有生有滅。

若滅生時,一切諸行皆應同滅。如是即應少用功力,如入滅定,諸心心所一切皆滅。

若滅滅時,一切諸行雖皆已滅,復應還生,以滅無故。

是故言滅有生有滅,不應道理。

又善男子、或善女人,於一切時恆有實物自性成就,觀為假有,而能修厭、離欲、 解脫,不應道理。與此相違,是應道理。

由此行相,是諸菩薩如實了知一切諸行皆是無常。

# ◇諸行皆悉是苦

又諸菩薩,觀無常行相續轉時,能為三種苦所依止。

1行苦,2壞苦,3苦苦。

如是菩薩如實了知一切諸行皆悉是苦。

#### ◇ 諸法皆無有我

又諸菩薩,如實了知有為、無為一切諸法二無我性。

| 1 補特伽羅無我性 | 於諸法中,補特伽羅無我性者,謂                |
|-----------|--------------------------------|
|           | 非即有法,是真實有補特伽羅;亦非離有法,別有真實補特伽羅。  |
| 2 法無我性    | 於諸法中,法無我性者,謂於一切言說事中,           |
|           | 一切言說自性諸法都無所有。如是菩薩如實了知一切諸法皆無有我。 |

#### ◇涅槃寂靜

又諸菩薩,觀一切行先因永斷,後無餘滅,其餘畢竟不起不生,說名涅槃。 當知涅槃其體寂靜,一切眾苦畢竟息故,一切煩惱究竟滅故。

#### ★ 譬喻

如是未得清淨增上意樂菩薩,未見聖諦諸聲聞乘,雖於涅槃發起勝解,如是說言涅槃寂靜;而於涅槃未如實解,未能如實正智見轉,然彼亦有如理作意。

譬如王子、或長者子,生育已來,未出王宮、長者內室;

王及長者,各為幼童假作種種諸戲樂具,鹿車、牛車、馬車、象車而賜與之。

爾時王子及長者子,用為嬉戲,歡娛遊佚,即於如是假所造作鹿、牛、馬、象,發起真實鹿想、牛想、馬想、象想。

後於一時,王及長者各知其子漸已長大,諸根成熟,讚說真實鹿、牛、馬、象。 爾時王子及長者子聞父讚說,作是念言:今者父王及父長者,將非讚說我等所有鹿、 牛、馬、象四種車耶?

復於後時,王及長者知子轉大,從內宮室引出外遊,示其真實鹿、牛、馬、象。 時彼見已,內自發生如實慧解,此為實義鹿車、牛車、馬車、象車。

父於長夜嘗為我等讚說斯事,然唯我等以無智故,於不如實唯彼相似、唯彼影像發 起真實鹿等勝解。由是因緣,於先勝解追起羞愧。

如是宫室,喻於生死。

其所生育諸幼童子,喻未證得清淨增上意樂菩薩,及未見諦諸聲聞乘。

父喻諸佛及已證入大地菩薩。

先為假作鹿、牛等車,喻為宣說涅槃麤相。

#### 次為讚說真實鹿等,

喻佛菩薩自現證見真實涅槃,如其所見,於彼菩薩及聲聞前,讚說涅槃真實功德。 所餘,喻彼既聞是已,但用隨順音聲覺慧,於涅槃德長夜勝解。

若於是時資糧成熟,漸次增長,成淨增上意樂菩薩、見諦聲聞,於真涅槃生現證智; 即於爾時發生自內如實慧解,如是涅槃,一切聲聞、獨覺所證,諸佛菩薩先所讚說, 我等先以愚夫覺慧,於不如實唯彼相似、唯彼影像發起真實涅槃勝解。

由是因緣,於先勝解追生羞愧,依止於後如實勝解。

又如病者往大醫所,為除病故,求隨順藥,得已常服。

彼於是藥深生勝解、深生愛樂、唯見為實。

由是因緣,先病除愈,復起餘病,應服餘藥。

爾時大醫知先病愈,後病復生,更須餘藥;勸捨前藥,令服餘藥。時彼病者愚癡無識,於前所服深生勝解,起所宜想,不肯棄捨。

時大良醫為其宣說前後藥性,於現所病前藥匪宜,後藥為勝。

時有病者雖聞是語,不生勝解,猶未深信良醫所言。

如是病者,喻諸凡夫菩薩、聲聞,為煩惱病之所執持。

大良醫者,喻諸如來。

其良藥等,喻為宣說若上上勝及以上極,若深深勝及以深極,若劣、若勝及以勝極, 法教正教教授教誡。

彼雖聞已,1不能悟入,2不生勝解,3不能修行法隨法行。

諸有淨信菩薩、聲聞,於佛所說不生疑惑;

乘佛所說喻如一切支具圓滿妙莊嚴車無上法乘,

如善御者,隨所行地、隨所應到,疾疾進趣,無所稽留。

# □ 18 菩薩功德品

希奇不希奇 平等心饒益 報恩與欣讚 不虛加行性 無顛倒加行 退墮與勝進 相似實功德 善調伏有情 諸菩薩受記 墮於決定中 定作常應作 最勝最為後

# ◆ 所有功德

云何菩薩所有功德?

#### 嗢柁南曰:

希奇不希奇 平等心饒益 報恩與欣讚 不虚加行性

# ◇【希奇】

調諸菩薩,於其無上正等覺乘勤修學時,應知有五甚希奇法。 何等為五?

- 1 於諸有情非有因緣而生親愛。
- 2 唯為饒益諸有情故,常處生死,忍無量苦。
- 3 於多煩惱難伏有情,善能解了調伏方便。
- 4於極難解真實義理,能隨悟人。
- 5 具不思議大威神力。

如是五種菩薩所有甚希奇法,不與一切餘有情共。

# ◇【不希奇】

又諸菩薩成就五種不希奇法,而名成就甚希奇法。何等為五?

- 1調諸菩薩,以因利他苦,即為自己樂;是故菩薩恆遍受行因利他苦。
- 是名菩薩成就第一不希奇法,而名成就甚希奇法。
- 2 又諸菩薩,雖善了知生死過失、涅槃功德,而樂普令有情清淨,即為己樂; 是故菩薩為淨有情增上力故,**誓受生死**。

是名菩薩成就第二不希奇法,而名成就甚希奇法。

- 3 又諸菩薩,雖善了知默然樂味,而樂普令有情清淨,即為己樂; 是故菩薩為淨有情增上力故,恆勤方便**為說正法**。 是名菩薩成就第三不希奇法,而名成就甚希奇法。
- 4 又諸菩薩,雖積集六波羅蜜多所有善根,而樂普令有情清淨,即為己樂; 是故菩薩為淨有情增上力故,**以淨意樂施諸有情**,然不希求施果異熟。 是名菩薩成就第四不希奇法,而名成就甚希奇法。
- 5 又諸菩薩,以利他事為自利事;是故菩薩**恆現受行一切有情利益之事**。 是名菩薩成就第五不希奇法,而名成就甚希奇法。

#### ◇【平等心】

又諸菩薩由五種相,當知普於一切有情其心平等。何等為五?

- 1 菩薩最初發心,願大菩提,如是亦為利益一切諸有情故,起平等心。
- 2 菩薩於諸有情住哀愍俱平等之心。
- 3 菩薩於諸有情,深心發起**一子愛俱**平等之心。
- 4 菩薩於從眾緣已生諸行,知是所想有情事已,知一有情所有法性,即是一切有情法性;以**法平等俱行之心**,於諸有情住平等心。
- 5 菩薩如於一有情行利益行,於一切有情行利益行,亦復如是。以**利俱心**,於諸 有情住平等心。

由此五相,是諸菩薩於諸有情其心平等。

1種姓品 2 發心品 3 自利利他品 4 真實義品 5 威力品 6 成熟品 7 菩提品 8 力種姓品 9 施品 10 戒品 11 忍品 12 精進品 13 靜慮品 14 慧品 15 攝事品 16 供養親近無量品 17 菩提分品

18 菩薩功德品

#### ◇【饒益】

又諸菩薩由五種相,於諸有情能作一切饒益之事。何等為五?

- 1 說授正命以為饒益。
- 2於不隨順能引義利所作事業,說授隨順以為饒益。
- 3無依無怙、有苦有貧,善能為彼作依怙等以為饒益。
- 4 說授能往善趣之道以為饒益。
- 5 說授三乘以為饒益。

#### ◇【報恩】

又諸菩薩由五種相,於其有恩諸有情所現前酬報。何等為五?

- 1 安處有情,令學己德。
- 2 方便安處,令學他德。
- 3 無依無怙、有苦有貧,隨力隨能作依怙等。
- 4 勸令供養諸佛如來。
- 5 令於如來所說正法受持、讀誦、書寫、供養。

# ◇【欣讚】

又諸菩薩,於五種處常當欣讚。何等為五?

- 1 值佛出世,常得承事。
- 2 於諸佛所,常聞六種波羅蜜多菩薩藏法。
- 3於一切種成熟有情,常有勢力。
- 4 能於無上正等菩提堪任速證。
- 5 證菩提已,諸弟子眾常和無諍。

#### ◇【不虚加行性】

又諸菩薩由五因緣,於諸有情能作不虛饒益加行。何等為五? 謂諸菩薩,於諸有情先欲求作利益安樂,於諸有情利益安樂如實了知,無顛倒覺。 如是一切,如前供養親近無量品中所說,應知其相。

- 1於他先欲求作利益安樂。
- 2 於彼利益安樂如實了知,無顛倒覺。
- 3 於彼善權方便順儀說法, 隨眾堪受調伏事中, 有能有力。
- 4 饒益心無厭倦。
- 5 具足平等大悲,於諸有情劣中勝品心無偏黨。

希奇不希奇 平等心饒益 報恩與欣讚 不虛加行性 無顛倒加行 退墮與勝進 相似實功德 善調伏有情 諸菩薩受記 墮於決定中 定作常應作 最勝最為後

復次, 嗢柁南曰:

無顛倒加行 退墮與勝進 相似實功德 善調伏有情

# ◇【無顛倒加行】

調諸菩薩有五加行,當知普攝一切菩薩無倒加行。何等為五?

|            | 2 H 2 H 2 H 2 H 2 H 2 H 2 H 2 H 2 H 2 H |
|------------|-----------------------------------------|
| 1 隨護加行     | 云何菩薩隨護加行?當知此復略有五種。                      |
|            | 1 隨護聰叡。謂由俱生智速疾攝法。                       |
|            | 2 隨護正念。謂由此正念,隨所攝法持令不忘。                  |
|            | 3 隨護正智。謂由此正智,於所持法善觀察義,正慧                |
|            | 通達。遠離隨順聰叡正念覺慧退分諸因緣故,習近                  |
|            | 隨順住分、勝分諸因緣故。                            |
|            | 4 隨護自心。能善防守諸根門故。                        |
|            | 5 隨護他心。能於他心正隨轉故。                        |
| 2無罪加行      | 謂諸菩薩,於諸善法無倒熾然,無量無間迴向菩提。                 |
| 3 思擇力加行    | 謂諸菩薩,即此一切在勝解行地,應知其相。                    |
| 4 清淨增上意樂加行 | 謂諸菩薩,即此一切在淨勝意樂地及行正行地,應知其相。              |
| 5 墮決定加行    | 謂諸菩薩,即此一切在決定地、決定行地、到究竟地,應               |
|            | 知其相。                                    |

如是五種菩薩加行,普攝一切無倒加行。

# ◇【退墮】

又諸菩薩順退分法,當知有五。何等為五?

| 1 不敬正法及說法師。      |
|------------------|
| 2 放逸懈怠。          |
| 3 於諸煩惱親近執著。      |
| 4 於諸惡行親近執著。      |
| 5 與餘菩薩校量勝劣,起增上慢; |
| 及於法顛倒,起增上慢。      |

| 七地     |               |
|--------|---------------|
| 1種姓地   |               |
| 2勝解行地  | 思擇力加行         |
| 3淨勝意樂地 | 清淨增上意樂加行      |
| 4行正行地  |               |
| 5決定地   | <b>堕</b> 決定加行 |
| 6決定行地  |               |
| 7到究竟地  |               |

# ◇【勝進】

又諸菩薩順勝分法,當知有五。何等為五? 謂與前五黑品諸法次第相違,應知其相。

# ◇【相似功德】

又諸菩薩略有五種相似功德,當知實是菩薩過失。何等為五?

- 1 於其暴惡毀犯淨戒諸有情所,由是因緣作不饒益。
- 2 詐現種種具足威儀。
- 3 於順世間文辭、呪術、外道書論相應法中,得預智者、聰叡者數。
- 4 修行有罪施等善行。
- 5 宣說建立像似正法,廣令流布。

### ◇【真實功德】

又諸菩薩略有五種真實功德。 何等為五?

- 1 於其暴惡毀犯淨戒諸有情所,由是因緣起勝悲心。
- 2 本性成就具足威儀。
- 3於佛所說淨妙真實若教若證,得預智者、聰叡者數。
- 4修行無罪施等善行。
- 5 開示正法,遮滅一切像似正法。

# ◇【善調伏有情】

又諸菩薩略於十處,無倒調伏所化有情。 何等十處?

- 1 遠離惡行處。
- 2 遠離諸欲處。
- 3 專精無犯,犯已能出處。
- 4 密護一切諸根門處。
- 5 正知住處。
- 6 離憒鬧處。
- 7於遠離處,遠離一切惡尋思處。
- 8 遠離障處。
- 9 遠離一切煩惱纏處。
- 10 遠離一切諸煩惱品諸麤重處。

希奇不希奇 平等心饒益 報恩與欣讚 不虛加行性 無顛倒加行 退墮與勝進 相似實功德 善調伏有情 諸菩薩受記 墮於決定中 定作常應作 最勝最為後

復次, 嗢柁南曰:

諸菩薩受記 墮於決定中 定作常應作 最勝最為後

#### ◇【諸菩薩受記】

調諸菩薩略由六相,蒙諸如來於其無上正等菩提授與記別。 何等為六?

- 1 安住種性未發心位。
- 2 已發心位。
- 3 現在前位。
- 4 不現前位。
- 5 有定時限,謂爾所時當證無上正等菩提。
- 6 無定時限,謂不宣說決定時限,而與授記。

# ◇【墮於決定中】

又諸菩薩略有三種墮於決定。何等為三?

| 1 安住種性 | 1 安住種性墮決定者,謂諸菩薩住種性位,便名為墮決定菩薩。  |
|--------|--------------------------------|
| 墮於決定   | 何以故?由此菩薩若遇勝緣,必定堪任證於無上正等覺故。     |
| 2 發菩提心 | 2 發菩提心墮決定者,謂有一類諸菩薩眾,已於無上正等菩提起決 |
| 墮於決定   | 定心,此後乃至證於無上正等菩提,無復退轉。          |
| 3 不虛修行 | 3 不虛修行墮決定者,謂諸菩薩已得自在,普於一切利有情行,如 |
| 墮於決定   | 其所欲,隨所造修終無空過。                  |

於此三種墮決定中,依於最後墮決定位,諸佛如來授諸菩薩墮決定記。

# ◇【定作】

又諸菩薩略有五處定所應作。若不作已,終不堪任證於無上正等菩提。何等為五?

- 1 發菩提心
- 2 於諸有情深生哀愍
- 3 熾然精進
- 4 於諸明處方便修習
- 5無有厭倦

# ◇【常應作】

又諸菩薩於其五處常所應作。何等為五?

- 1 於不放逸常所應作。
- 2無依無怙、有苦有貧諸有情所,常應為作依怙等事。
- 3 於諸如來常應供養。
- 4 常應遍知有失、無失。
- 5 一切所作若行、若住諸作意中,大菩提心恆為導首。

如是五種,是諸菩薩常所應作。

# ◇【最勝】

又諸菩薩有十種法,一切菩薩許為最勝,特為第一,建立在於最上法中。 何等為十?

- 1 菩薩種性,諸種性中最為殊勝。
- 2 最初發心,於諸正願最為殊勝。
- 3 精進、般若,普於一切波羅蜜多最為殊勝。
- 4 愛語攝事,於諸攝事最為殊勝。
- 5 如來世尊,於諸有情最為殊勝。
- 6 悲愍有情,於諸無量最為殊勝。
- 7 第四靜慮,於諸靜慮最為殊勝。
- 8空三摩地,於三等持最為殊勝。
- 9 滅盡等至,於諸等至最為殊勝。
- 10 如前所說所有清淨方便善巧, 普於一切方便善巧最為殊勝。

#### 復次, 嗢柁南曰:

諸 1 施設建立 2 一切法尋思 及 3 如實遍智 如是諸 4 無量 5 說法果勝利 6 大乘性與 7 攝 8 菩薩十應知 9 建立諸名號

# ◆ 1施設建立

調諸菩薩略有四種施設建立, 唯有如來及諸菩薩能正施設、能正建立, 非餘一切若天、若人、若諸沙門、若婆羅門,唯除聞已。 何等為四?

| 1 法施設建立 | 法 |
|---------|---|
| 2 諦施設建立 | 諦 |
| 3 理施設建立 | 理 |
| 4 乘施設建立 | 乘 |

#### 1云何名法施設建立?

謂佛所說素怛纜等十二分教,次第結集、次第安置、次第制立,是名為法施設建立。

2 云何名諦施設建立?謂無量種。

| - 11 3 DD | - BANKE I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 一諦        | 謂不虛妄義,唯有一諦,無第二故。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 二諦        | 1世俗諦 2 勝義諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 三諦        | 1相諦2語諦3用諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 四諦        | 1 苦諦 2 集諦 3 滅諦 4 道諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 五諦        | 1因諦2果諦3智諦4境諦5勝諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 六諦        | 1 諦諦 2 妄諦 3 應遍知諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|           | 4應永斷諦5應作證諦6應修習諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 七諦        | 1 愛味諦 2 過患諦 3 出離諦 4 法性諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | 5 勝解諦 6 聖諦 7 非聖諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 八諦        | 1 行苦性諦 2 壞苦性諦 3 苦苦性諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|           | 4 流轉諦 5 還滅諦 6 雜染諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | 7 清淨諦 8 正加行諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 九諦        | 1無常諦2苦諦3空諦4無我諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           | 5有愛諦6無有愛諦7彼斷方便諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | 8 有餘依涅槃諦 9 無餘依涅槃諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 十諦        | 1 逼切苦諦 2 財位匱乏苦諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | 3界不平和苦諦 4所愛變壞苦諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | 5 麤重苦諦 6 業諦 7 煩惱諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|           | 8 聽聞正法、如理作意諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | 9 正見諦 10 正見果諦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           | A Charles to the Charles of the Char |

如是等類,名菩薩諦施設建立,若廣分別當知無量。

3云何名理施設建立?謂四道理。此廣分別如前應知。

4云何名乘施設建立?

謂 1 聲聞乘及 2 獨覺乘、3 無上大乘。

如是三種, 一一各由七種行相施設建立, 是名為乘施設建立。

四1 觀待道理道2 作用道理理3 證成道理4 法爾道理

1 初聲聞乘七行相者,

| 1 於四聖諦無顛倒慧 |
|------------|
| 2 此慧所依     |
| 3 此慧所緣     |
| 4 此慧伴類     |
| 5 此慧作業     |
| 6 此慧資糧     |
| 7 此慧得果     |

當知由此七種行相施設建立,諸聲聞乘無不周備。

- 2 如聲聞乘七種行相施設建立,其獨覺乘,當知亦爾。
- 3 無上大乘七行相者,

| <u> </u>                   |
|----------------------------|
| 1 緣離言說事,一切法中所有真如,無分別平等性出離慧 |
| 2 此慧所依                     |
| 3 此慧所緣                     |
| 4 此慧伴類                     |
| 5 此慧作業                     |
| 6 此慧資糧                     |
| 7 此慧得果                     |
|                            |

當知由此七種行相施設建立,無上大乘無不周備。

過去、未來、現在諸佛及諸菩薩所有無倒施設建立, 若曾所作、若當所作、若今所作,

一切皆由如是四事,除此無有若過若增。

| 3 理施設建立 3 | 去 |
|-----------|---|
|           | 帝 |
| 1 乖協等建立   | 里 |
| • 水池政建立。  | 乘 |

#### ◆ 2 一切法四尋思

又諸菩薩為得四種如實遍智,於一切法起四尋思。何等為四?

1 名尋思2 事尋思3 自性假立尋思4 差別假立尋思

如是四種若廣分別,應知如前真實義品。

# ◆ 3 如實遍智

又諸菩薩略有四種,於一切法如實遍智。

- 1名尋思所引如實遍智
- 2事尋思所引如實遍智
- 3 自性假立尋思所引如實遍智
- 4 差別假立尋思所引如實遍智

如是四種若廣分別,應知如前真實義品。

# ◆ 4 五無量

又諸菩薩,於五無量能起一切善巧作用。何等為五?

|        | (五無重能性 勿音/月下月子尚五:                            |
|--------|----------------------------------------------|
| 1有情界無量 | 謂六十二諸有情眾,名有情界。如前意地已具條列。若依相續,差別無邊。            |
| 2世界無量  | 調於十方無量世界、無量名號各各差別。如此世界名曰索訶,此界梵王              |
|        | 名索訶主。如是一切皆當了知。                               |
| 3 法界無量 | 調善、不善、無記諸法,如是等類差別道理,應知無量。                    |
| 4 所調伏界 | 一種 一切有情可調伏者,同一類故。                            |
| 無量     | 二種 1 具縛,2 不具縛。                               |
|        | 三種 1 鈍根,2 中根,3 利根。                           |
|        | 四種 1 剎帝利,2 婆羅門,3 吠舍,4 戍達羅。                   |
|        | 五種 1 貪行,2 瞋行,3 癡行,4 慢行,5 尋思行。                |
|        | │   六種   1 在家,2 出家,3 未成熟,4 已成熟,5 未解脫,6 已解脫。  |
|        | │ 七種 │ 1 輕毀,2 中庸,3 廣顯智,4 略開智,5 現所調伏,         |
|        | 6 當所調伏,7 緣引調伏。謂遇如是如是緣,即如是如是轉變。               |
|        | │ │ 八種 │ 謂八部眾:1 剎帝利眾,2 婆羅門眾,3 長者眾,4 沙門眾, │ │ |
|        | 5 四大天王眾,6 三十三天眾,7 焰摩天眾,8 梵天眾。                |
|        | 九種   1 如來所化,2 聲聞、獨覺所化,3 菩薩所化。4 難調伏,          |
|        | 5 易調伏,6 軟語調伏,7 訶擯調伏,8 遠調伏,9 近調伏。             |
|        | 十種     1 那落迦,2 傍生,3 琰摩世界,4 欲界天人,5 中有,6 有色,   |
|        | 7 無色,8 有想,9 無想,10 非想非非想。                     |
|        | 如是略說品類差別有五十五,若依相續差別道理,當知無量。                  |
|        | 問:有情界無量、所調伏界無量有何差別?                          |
|        | 答:一切有情,若住種性、不住種性,無有差別,總名有情界無量;               |
|        | 唯住種性,彼彼位轉,乃得名為所調伏界無量。                        |
| 5 調伏方便 | 謂如前說,當知此中亦有無量品類差別。                           |
| 界無量    |                                              |

#### 問:何故總說此五無量如是次第?答:

以諸菩薩專精修習饒益有情,是故最初說有情界無量。

是諸有情依於處所可得受化,是故第二說世界無量。

是諸有情在彼彼界,由種種法或染、或淨差別可得,是故第三說法界無量。

即觀如是有情界中,有諸有情有所堪任、有大勢力,堪能究竟解脫眾苦,是故第四說所調伏界無量。

要由如是方便善巧,令諸有情究竟解脫,是故第五說調伏方便界無量。

是故說言菩薩於此五種無量,能起一切善巧作用。

# ◆ 5 說法果勝利

諸佛菩薩為諸有情宣說正法,當知有五大果勝利。何等為五?

- 1 一類有情聞佛菩薩說正法時,遠塵離垢,於諸法中法眼生起
- 2 一類有情聞佛菩薩說正法時,得盡諸漏
- 3 一類有情聞佛菩薩說正法時,便於無上正等菩提發正願心
- 4 一類有情聞佛菩薩說正法時,證得菩薩最勝法忍
- 5 一類有情聞佛菩薩說正法已,受持讀誦,修習正行,展轉方便令正法眼久住不滅

如是五種,當知名為諸佛菩薩所說正法大果勝利。

# ◆ 6 大乘性

諸菩薩乘與七大性共相應故,說名大乘。何等為七?

| 1法大性    | 謂十二分教中,菩薩藏攝方廣之教。         | 因 |
|---------|--------------------------|---|
| 2 發心大性  | 謂有一類,於其無上正等菩提發正願心。       |   |
| 3 勝解大性  | 謂有一類,於法大性生勝信解。           |   |
| 4增上意樂大性 | 謂有一類,已過勝解行地,證入淨勝意樂地。     |   |
| 5 資糧大性  | 謂福德資糧、智慧資糧修習圓滿,能證無上正等菩提。 |   |
| 6 時大性   | 謂經於三無數大劫,方證無上正等菩提。       |   |
| 7 圓證大性  | 謂即所證無上菩提,由此圓證菩提自體,       | 果 |
|         | 比餘圓證功德自體尚無與等,何況得有若過若增。   |   |

#### 當知此中,

若法大性、若發心大性、若勝解大性、若增上意樂大性、若資糧大性、若時大性, 如是六種皆是圓證大性之因。

圓證大性,是前六種大性之果。

# ◆ 7攝大乘

有八種法,能具足攝一切大乘。

- 1 菩薩藏教。
- 2 即於如是菩薩藏中,顯示諸法真實義教。
- 3 即於如是菩薩藏中,顯示一切諸佛菩薩不可思議、最勝廣大威力之教。
- 4於上所說,如理聽聞。
- 5 如理思為先,趣勝意樂。
- 6 趣勝意樂為先,入修行相。
- 7入修行相為先,修果成滿。
- 8 即由如是修果成滿,究竟出離。

# ◆ 8 十種菩薩

如是菩薩勤修學已,能證無上正等菩提。 何等菩薩勤修學已,能證無上正等菩提? 當知菩薩略有十種。

| 1 住種性   |
|---------|
| 2 已趣入   |
| 3 未淨意樂  |
| 4 已淨意樂  |
| 5 未成熟   |
| 6 已成熟   |
| 7未墮決定   |
| 8 已墮決定  |
| 9一生所繫   |
| 10 住最後有 |

此中即住種性菩薩發心修學,名已趣入。

即已趣入,乃至未入淨意樂地,名未淨意樂。

若已得入,名已淨意樂。

即淨意樂,乃至未入到究竟地,名未成熟。

若已得入,名已成熟。

未成熟中,乃至未得入決定地、決定行地,名未決定。

若已得入,名已決定。

已成熟中,復有二種。

- 1一生所繫。謂此生無間,當證無上正等菩提。
- 2 住最後有。謂即住此生,能證無上正等菩提。

如是如說從初種性,廣說乃至能證無上正等菩提十種菩薩,於菩薩學能正修學。此上更無能正修學、若於中學、若如是學。非如所說諸菩薩上更有菩薩,於菩薩學能正修學。

# ◆ 9 建立諸名號

如是所說一切菩薩,當知復有如是等類無有差別隨德假名。

所謂名為菩提薩埵、摩訶薩埵、成就覺慧、最上照明、最勝真子、最勝住持、普能降伏、最勝萌芽,亦名勇健,亦名最聖,亦名商主,亦名大稱,亦名憐愍,亦名大福,亦名自在,亦名法師。

如是十方無邊無際諸世界中無邊菩薩,當知乃有內德各別無量無邊假立想號。

若諸菩薩現前自稱我是菩薩,於菩薩學不正修行,當知是名相似菩薩,非真菩薩。若諸菩薩現前自稱我是菩薩,於菩薩學能正修行,當知是名真實菩薩。

菩提薩埵 = 摩訶薩埵 = 成就覺慧 = 最上照明 = 最勝真子 = 最勝住持 = 普能降伏 = 最勝萌芽 = 勇健 = 最聖 = 商主 = 大稱 = 憐愍 = 大福 = 自在 = 法師

# 第二持隨法瑜伽處 (卷47)

# ■ 2相

云何真實諸菩薩相?

嗢柁南曰:

真實諸菩薩 五種相應知 自性依處果 次第攝五轉

謂諸菩薩有五真實菩薩之相,若成就者墮菩薩數。何等為五?

| ٠. |            |
|----|------------|
|    | 1 哀愍       |
|    | 2 愛語       |
|    | 3 勇猛       |
|    | 4 舒手惠施     |
|    | 5 能解甚深義理密意 |
|    |            |

如是五法,當知一一各有五轉。

1 自性 2 依處 3 果利 4 次第 5 相攝

| 初持瑜伽處    | 1持      |
|----------|---------|
| 第二持隨法瑜伽處 | 2 相     |
|          | 3分      |
|          | 4 增上意樂  |
|          | 5 住     |
| 第三持究竟瑜伽處 | 6 生     |
|          | 7 攝受    |
|          | 8地      |
|          | 9 行     |
|          | 10 建立   |
| 第四持次第瑜伽處 | 菩薩地修學次第 |

#### □ 1 自性

1 應知此中,哀愍自性略有二種。

- 2 愛語自性,謂如前說若 1 慰喻語、若 2 慶悅語、若 3 勝益語,當知如前攝事品說。
- 3 勇猛自性,謂諸菩薩 1 剛決堅固, 2 無所怯劣, 3 有大勢力。 p112 菩薩一切愛語
- 4 若諸菩薩 1 廣大施性、2 無染施性,是名舒手惠施自性。
- 5 若諸菩薩四無礙解,及即於彼無倒引發正加行智,是名能解甚深義理密意自性。

# □ 2 依處

 四無礙解
 2 義無礙解
 3 訓詞無礙解
 4 辯說無礙解

1當知菩薩哀愍依處,略有五種。何等為五?

| 1有苦有情  | 那落迦等所有有情,皆為苦受連綿相續逼切而轉,如是名為有苦有情。 |
|--------|---------------------------------|
| 2 惡行有情 | 或復有情雖非定苦,而多現行諸身惡行、諸語惡行、諸意惡行,    |
|        | 於諸惡中喜樂安住。所謂屠養羊豬雞等不律儀輩。如是名為惡行有情。 |
| 3 放逸有情 | 或復有情雖非定苦及行惡行,而於諸欲耽著受用,常樂安住種種俳   |
|        | 優、歌舞、笑睇,以自娛樂。所謂一類受欲塵者。如是名為放逸有情。 |
| 4 邪行有情 | 或復有情雖非定苦、行惡、放逸,而依妄見修行種種苦解脫行。    |
|        | 謂捨諸欲,於惡說法毗奈耶中而出家者。如是名為邪行有情。     |
| 5 煩惱隨眠 | 或復有情雖非定苦,廣說乃至非修邪行,而或具縛、或不具縛,    |
| 有情     | 為諸煩惱之所隨眠。謂正修行賢善異生及諸有學。是名煩惱隨眠有情。 |

是名菩薩所有哀愍五種依處、由此依處、由此所緣、哀愍而轉。除此無有若過若增。

- 2 當知菩薩愛語依處,亦有五種。何等為五?
  - 1 正言論語
  - 2 正慶悅語
  - 3 正安慰語
  - 4 正廣恣語
  - 5 如理說語

如是廣辯,應知如前攝事品說。

是名菩薩所有愛語五種依處,由此依處、由此所緣,愛語而轉。除此無有若過若增。

3 當知菩薩勇猛依處,亦有五種。何等為五? 謂即如前菩提分品所說菩薩堅力持性五種依處,當知此是菩薩勇猛五種依處。 由此依處、由此所緣,勇猛而轉。除此無有若過若增。

- 4 當知菩薩舒手惠施,亦五依處。 何等為五?
  - 1數數惠施
  - 2 歡喜惠施
  - 3 殷重惠施
  - 4無染惠施
  - 5 無依惠施

堅力持性五種依處

- 1 會遇生死輪轉種種大苦所化有情種種邪行。
- 2 為益諸有情故,誓受長時生死流轉。
- 3 遭遇異論朋黨諍競難詰,及處大眾宣揚法義。
- 4 誓受一切菩薩所應學處。
- 5 聽聞廣大甚深難思議法。

如是五種,如前施品廣辯應知。 [260]

由此依處、由此所緣,菩薩舒手惠施而轉。除此無有若過若增。

- 5 當知菩薩能解甚深義理密意,亦五依處。何等為五?
  - 1 謂於如來所說契經,隨順甚深甚深顯現空性相應、緣性緣起, 應知是名第一依處。
  - 2 於毗奈耶毀犯善巧、還淨善巧,當知是名第二依處。
  - 3 於摩怛理迦,施設、建立無倒法相,當知是名第三依處。
  - 4 能正顯除意趣難解諸法相義,當知是名第四依處。
  - 5 於一切法,法、義、釋辭、品類差別,當知是名第五依處。

由此依處、由此所緣,菩薩能解甚深義理密意而轉。除此無有若過若增。

#### □ 3 果利

- 1 菩薩哀愍,於諸有情,最初能斷怨害嫌恨。
- 菩薩哀愍,普於一切利有情事皆能修作,心無怯劣。

於此加行嘗無厭倦,多住哀愍,能攝無罪現法樂住及饒益他。

又如世尊所說修慈所得勝利,謂於現身毒藥、刀杖不加害等。

如是一切菩薩哀愍,皆當了知。

是名菩薩哀愍果利。

2 菩薩愛語,於現法中斷語四過。所謂妄語、離間、麤惡,及以綺語。

由此愛語,於現法中能自攝受、能攝受他,安隱而轉。

菩薩愛語,於當來世其言敦肅,言必信用。

是名菩薩愛語果利。

- 3 菩薩勇猛,於現法中能離一切懶惰懈怠,心常歡喜; 能受菩薩淨戒律儀,受已終無毀犯、退屈;能正堪忍,攝受自他。 於當來世一切菩薩所起事業,稟性堅固,凡所造修若未成辦,終無懈退。 是名菩薩勇猛果利。
- 4 當知菩薩舒手惠施、5 能解甚深義理密意所得果利, 如威力品惠施威力、般若威力差別應知。 是名菩薩舒手惠施、能解甚深義理密意二種果利。 p37 ¦ p38 ¦

是名菩薩五相果利。

| 1 哀愍  |       |
|-------|-------|
| 2 愛語  |       |
| 3 勇猛  |       |
| 4 舒手惠 | 施     |
| 5 能解甚 | 深義理密意 |

# □ 4 次第

云何五相如是次第?

謂諸菩薩,

- 1 先修哀愍,攝受有情,於彼顧念,欲作饒益。
- 2次修愛語,為彼有情,出不善處,安立善處,宣說正理,攝受教誨。
- 3次修勇猛,於已趣入諸有情類,若諸有情起諸邪行,種種煩惱變異事中皆能堪忍, 為不棄捨安住種種正行、邪行諸有情故。

是諸菩薩修勇猛已,

- 一類有情以財攝受,能令成熟;
- 一類有情以法攝受,能令成熟;
- 一類有情以財、以法二種攝受,能令成熟。

是故菩薩次後修習 4 舒手惠施、5 能解甚深義理密意。 當知是名菩薩五相前後次第。

#### □ 5 相攝

問:菩薩五相,六到彼岸,何到彼岸攝何等相?

答:

菩薩哀愍,當知靜慮到彼岸攝;

菩薩愛語,尸羅、般若到彼岸攝;

菩薩勇猛,進、忍、般若到彼岸攝;

菩薩所有舒手惠施,當知即施到彼岸攝;

菩薩所有能解甚深義理密意,靜慮、般若到彼岸攝。

如是真實菩薩五相,當知一一皆有五轉。所謂自性、依處、果利、次第、相攝。 已廣分別,應如實知。

| 1 哀愍       | 靜慮     |
|------------|--------|
| 2 愛語       | 尸羅、般若  |
| 3 勇猛       | 進、忍、般若 |
| 4 舒手惠施     | 施      |
| 5 能解甚深義理密意 | 靜慮、般若  |

| 1             | 1 自性                 | 1在意樂 調諸菩薩,於諸有情利益意樂、安樂意樂,是名哀愍。                               |
|---------------|----------------------|-------------------------------------------------------------|
| 哀             | - 1112               | <b>2</b> 在正行  調諸菩薩,於諸有情如所意樂,隨力隨能身語饒益,是名哀愍。                  |
| 愍             | 2 依處                 | 1 有苦有情  那落迦等所有有情, 皆為苦受連綿相續逼切而轉, 如是名為有苦有情。                   |
| ,,,,          | - INDE               | 2 惡行有情 或復有情雖非定苦,而多現行諸身惡行、諸語惡行、諸意惡行,於諸惡                      |
|               |                      | 中喜樂安住。所謂屠養羊豬雞等不律儀輩。如是名為惡行有情。                                |
|               |                      | 3放逸有情 或復有情雖非定苦及行惡行,而於諸欲耽著受用,常樂安住種種俳優、                       |
|               |                      | 歌舞、笑睇,以自娛樂。所謂一類受欲塵者。如是名為放逸有情。                               |
|               |                      | 4 邪行有情 或復有情雖非定苦、行惡、放逸,而依妄見修行種種苦解脫行。謂捨諸                      |
|               |                      | 欲,於惡說法毗奈耶中而出家者。如是名為邪行有情。                                    |
|               |                      | 5 煩惱隨眠 或復有情雖非定苦,廣說乃至非修邪行,而或具縛、或不具縛,為諸煩                      |
|               |                      | 有情惱之所隨眠。謂正修行賢善異生及諸有學。是名煩惱隨眠有情。                              |
|               | 3 果利                 | 菩薩哀愍,於諸有情,最初能斷怨害嫌恨。菩薩哀愍,普於一切利有情事皆能修作,心                      |
|               |                      | 無怯劣。於此加行嘗無厭倦,多住哀愍,能攝無罪現法樂住及饒益他。                             |
|               |                      | 又如世尊所說修慈所得勝利,謂於現身毒藥、刀杖不加害等。如是一切菩薩哀愍,皆當                      |
|               |                      | 了知。是名菩薩哀愍果利。                                                |
|               | 4 次第                 | ①調諸菩薩,先修哀愍攝受有情,於彼顧念,欲作饒益。                                   |
|               | 5 相攝                 | 菩薩哀愍,當知靜慮到彼岸攝                                               |
| 2             | 1 自性                 | 謂如前說若慰喻語、若慶悅語、若勝益語,當知如前攝事品說。                                |
| 愛             | 2 依處                 | 1 正言論語 2 正慶悅語 3 正安慰語 4 正廣恣語 5 如理說語                          |
| 語             | 3 果利                 | 菩薩愛語,於現法中斷語四過。所謂妄語、離間、麤惡,及以綺語。                              |
|               |                      | 由此愛語,於現法中能自攝受、能攝受他,安隱而轉。                                    |
|               |                      | 菩薩愛語,於當來世其言敦肅,言必信用。是名菩薩愛語果利。                                |
|               | 4 次第                 | ②次修愛語,為彼有情出不善處安立善處,宣說正理,攝受教誨。                               |
|               | 5 相攝                 | 菩薩愛語,尸羅、般若到彼岸攝                                              |
| 3             | 1 自性                 | 調諸菩薩剛決堅固,無所怯劣,有大勢力。                                         |
| 勇             | 2 依處                 | <b>型力持性五種依處</b>                                             |
| 猛             | 3 果利                 | 菩薩勇猛,於現法中能離一切懶惰懈怠,心常歡喜;                                     |
|               |                      | 能受菩薩淨戒律儀,受已終無毀犯、退屈;能正堪忍,攝受自他。                               |
|               |                      | 於當來世一切菩薩所起事業,稟性堅固,凡所造修若未成辦,終無懈退。                            |
|               | <i>a →    </i>       | 是名菩薩勇猛果利。                                                   |
|               | 4 次第                 | ③ 次修勇猛,於已趣入諸有情類,若諸有情起諸邪行,種種煩惱變異事中皆能堪忍,為<br>不整於次は孫孫正治,四行諸女侍姓 |
|               | L +D+II              | 不棄捨安住種種正行、邪行諸有情故。                                           |
| 1             | 5 相攝<br>1 自性         | 菩薩勇猛,進、忍、般若到彼岸攝<br>  若諸菩薩廣大施性、無染施性,是名舒手惠施自性。                |
| <b>4</b><br>舒 | 1 日性<br>2 依處         | 1 數數惠施 2 歡喜惠施 3 殷重惠施 4 無染惠施 5 無依惠施                          |
| 手惠            | 3 果利                 | 1 数数急ル 2 似音急ル 3 放星急ル 4 無余急ル 3 無依急ル   布施威力四相                 |
|               | 4 次第                 | (4)是諸菩薩修勇猛已,一類有情以財攝受,能令成熟;一類有情以法攝受,能令成熟;                    |
| 施             | 4 5人 5               | 一類有情以財、以法二種攝受,能令成熟。是故菩薩次後修習舒手惠施。                            |
| ,,,,          | 5 相攝                 | 菩薩所有舒手惠施,當知即施到彼岸攝                                           |
| 5             | 1 自性                 | · 若諸菩薩四無礙解,及即於彼無倒引發正加行智,是名能解甚深義理密意自性。                       |
| 能             | 2 依處                 | 1 調於如來所說契經,隨順甚深甚深顯現空性相應、緣性緣起,應知是名第一依處。                      |
| 解             | Z KKIME              | 2於毗奈耶毀犯善巧、還淨善巧,當知是名第二依處。                                    |
| 甚             |                      | 3 於摩怛理迦,施設、建立無倒法相,當知是名第三依處。                                 |
| 深             |                      | 4 能正顯除意趣難解諸法相義,當知是名第四依處。                                    |
| 義             |                      | 5於一切法,法、義、釋辭、品類差別,當知是名第五依處。                                 |
|               |                      |                                                             |
| 理             | 3 里利                 | i 粉 <del>子上</del> 序////////                                 |
| 理密            | 3 果利<br>4 次第         | 般若威力四相<br>(5) 芝藤                                            |
| 理密意           | 3 果利<br>4 次第<br>5 相攝 | 版                                                           |

# ■ 3分

在家、出家二分菩薩,有幾種法正修學時,速證無上正等菩提? 嗢柁南曰:

二分諸菩薩 初事業善修 善巧饒益他 廻向最為後

調諸菩薩,或1在家分、或2出家分,差別轉時,略有四法,當知令此在家、出家二分菩薩正勤修學,速證無上正等菩提。何等為四?

- 1 善修事業
- 2 方便善巧
- 3 饒益於他
- 4無倒迴向

# □ 1 善修事業

云何菩薩善修事業?謂諸菩薩,於六波羅蜜多

- 1 決定修作
- 2 委悉修作
- 3 恆常修作
- 4無罪修作

# ◆ 1 決定修作

云何菩薩於施波羅蜜多決定修作?

謂諸菩薩,現有種種可施財法,諸乞求者正現在前,

有恩、無恩、有德、有失無有差別,要當施與。

若人非人、若諸沙門、若婆羅門及餘世間,無有如法能令施心有所傾動。

#### ◆ 2 委悉修作

云何菩薩於施波羅蜜多委悉修作?

調諸菩薩,現有種種可施財法,諸乞求者正現在前,一切施與,無有少物於諸有情 而不能捨。於內身命尚能惠施,何況外物。

# ◆ 3 恆常修作

云何菩薩於施波羅蜜多恆常修作?

謂諸菩薩,於修惠施無有厭倦,恆常無間,於一切時,隨有所得即隨惠施,無所吝惜。

#### ◆ 4無罪修作

云何菩薩於施波羅蜜多無罪修作?

謂諸菩薩遠離如前施品所說諸雜染施,修行所餘無雜染施。

如是菩薩於施波羅蜜多能善修作。

如於施波羅蜜多能善修作,如是於戒、忍、精進、靜慮、慧波羅蜜多,如其所應,當知亦爾。

是名菩薩由四行相,於其六種波羅蜜多決定修作、委悉修作、恆常修作、無罪修作。

# □ 2 方便善巧

云何菩薩方便善巧?當知如是方便善巧,略有十種。何等為十?

| 1 憎背聖教有情,除其恚惱方便善巧。        | 1有情自義利   |
|---------------------------|----------|
| 2 處中有情,令其趣入方便善巧。          |          |
| 3 已趣入者,令其成熟方便善巧。          |          |
| 4 已成熟者,令得解脫方便善巧。          |          |
| 5 於諸世間一切異論方便善巧。           | 2 摧伏異論   |
| 6 於諸菩薩淨戒律儀受持、毀犯,能正觀察方便善巧。 | 3 善修淨戒律儀 |
| 7 於諸正願方便善巧。               | 4 證圓滿    |
| 8 於聲聞乘方便善巧。               | 5 相稱順正理法 |
| 9 於獨覺乘方便善巧。               |          |
| 10 於其大乘方便善巧。              |          |

如是一切方便善巧,如前即此菩薩地中,隨彼彼處已廣分別,如應當知。

如是十種菩薩所有方便善巧,能作五事。

- 1 謂由前四種方便善巧,令諸菩薩能正安立所化有情於自義利。
- 2 由於世間一切異論方便善巧,令諸菩薩善能摧伏一切異論。
- 3 由於菩薩淨戒律儀受持、毀犯,能正觀察方便善巧,令諸菩薩不犯所犯, 犯已速疾如法悔除,於善清淨菩薩所受淨戒律儀,能善修瑩。
- 4 由於正願方便善巧,今諸菩薩能證當來一切所愛事義圓滿。
- 5 由於三乘方便善巧,令諸菩薩於諸有情,隨其種性、根及勝解, 說相稱法、說順正理。

是名十種方便善巧,令諸菩薩能作五事。 由此五事,能令菩薩現法當來一切事義皆得究竟。

# □ 3 饒益於他

云何菩薩饒益於他?謂諸菩薩依四攝事,即 1 布施、2 愛語、3 利行、4 同事, 能與一分有情利益,能與一分有情安樂,能與一分所化有情利益安樂, 是名略說菩薩所有饒益於他。 廣說如前自他利品,應知其相。

# □ 4無倒迴向

云何菩薩無倒迴向?

調諸菩薩三門積集所有善根,即1善修事業、2方便善巧、3饒益於他。

去來今世一切攝取,以淳一味妙淨信心,迴求無上正等菩提。

終不用此所集善根,希求世間餘果異熟,唯除無上正等菩提。

世尊所有為在家分、或出家分諸菩薩說所應學法,當知一切此四所攝。

謂 1 善修事業、2 方便善巧、3 饒益於他、4 無倒迴向。是故如是善修事業、方便善巧、饒益於他、無倒迴向,諸菩薩眾,親近、鄰逼難得難證無上菩提。

當知過去、未來、現在所有菩薩,或在家分、或出家分,精勤修學,於其無上正等菩提曾、當現證,一切皆由如是四法。除此無有若過若增。

# □ 出家殊勝

又諸菩薩,或在家分、或出家分,

雖復同於如是四法正勤修學,而出家者於在家者,甚大殊異、甚大高勝。所以者何?

- 1當知一切出家菩薩,於其父母、妻子、親屬攝受過患皆得解脫,在家菩薩則不如是。
- 2 又復一切出家菩薩,於為攝受父母、親屬,營農、商賈、事王業等種種艱辛遽務憂 苦皆得解脫,在家菩薩則不如是。
- 3 又復一切出家菩薩,一向能行鉤鎖梵行,在家菩薩則不如是。
- 4 又復一切出家菩薩,普於一切菩提分法速證通慧,隨所造修彼彼善法,皆能疾疾到於究竟,在家菩薩則不如是。
- 5 又復一切出家菩薩,安住決定清淨律儀,凡所發言眾咸信奉,在家菩薩則不如是。 如是等類無量善法,當知一切出家菩薩於在家者,甚大殊異、甚大高勝。

# ■ 4增上意樂

云何菩薩增上意樂?

嗢柁南曰:

智者於有情 有七相憐愍 十五勝意樂 作十事應知

謂諸菩薩,於諸有情深心發起七相憐愍。以諸菩薩具憐愍故,名善意樂、極善意樂。

#### □ 七相憐愍

何等名為七相憐愍?

| 1無畏憐愍  | 調諸菩薩,於諸有情非怖畏故而起憐愍,現行隨順身語意業,適可  |
|--------|--------------------------------|
|        | 其心利益安樂,是名菩薩無畏憐愍。               |
| 2 如理憐愍 | 又諸菩薩,於諸有情非不如理憐愍而轉,謂終不以非法、非律、非  |
|        | 賢善行,及以非處勸授有情,是名菩薩如理憐愍。         |
| 3 無倦憐愍 | 又諸菩薩,於諸有情如是憐愍,隨其所宜發起一切饒益事業,曾無  |
|        | 厭倦,是名菩薩無倦憐愍。                   |
| 4無求憐愍  | 又諸菩薩,於諸有情不待求請,自起憐愍,為作饒益,是名菩薩無  |
|        | 求憐愍。                           |
| 5 無染憐愍 | 又諸菩薩,於諸有情無愛染心而起憐愍,謂饒益他,不祈恩報,亦  |
|        | 不希望當來可愛諸果異熟,是名菩薩無染憐愍,亦名菩薩無緣憐愍。 |
| 6 廣大憐愍 | 又諸菩薩,於諸有情所起憐愍,唯是廣大而非狹小。言廣大者,謂  |
|        | 於一切諸有情所,雖遭一切不饒益事,而不棄捨;菩薩自身寧受非  |
|        | 愛,終不以惡欲加於彼。是名菩薩廣大憐愍。           |
| 7平等憐愍  | 又諸菩薩,如是相狀、如是功德相應憐愍,普於一切諸有情類平等  |
|        | 平等,於有情界無有分限,是名菩薩平等憐愍。          |

菩薩與此七種行相憐愍相應,名善意樂、極善意樂。

當知此中,淨信為先、擇法為先,於諸佛法所有勝解印解決定,是名菩薩增上意樂。

# □ 十五種增上意樂

如是菩薩增上意樂,當知略說有十五種。何等十五?

| 1 最上意樂   | 於佛法僧最上真實起勝意樂。               |
|----------|-----------------------------|
| 2 遮止意樂   | 於所受持淨戒律儀起勝意樂。               |
| 3 波羅蜜多意樂 | 於所修證施、忍、精進、靜慮、般若起勝意樂。       |
| 4 真實義意樂  | 於法無我、補特伽羅無我甚深勝義諸法真如起勝意樂。    |
| 5 威力意樂   | 於佛菩薩不可思議神通威力、或俱生威力起勝意樂。     |
| 6 利益意樂   | 於諸有情欲以善法而授與之。               |
| 7 安樂意樂   | 於諸有情欲以饒益而授與之。               |
| 8解脫意樂    | 即於如是諸有情所無愛染心,又於當來可愛異熟其心無繫。  |
| 9 堅固意樂   | 於其無上正等菩提,其心專注,曾無變易。         |
| 10 無虛妄意樂 | 於諸有情饒益方便,於大菩提趣證方便,無顛倒智俱行勝解。 |
| 11 不清淨意樂 | 勝解行地所有一切增上意樂。               |
| 12 清淨意樂  | 從淨勝意樂地乃至決定行地所有一切增上意樂。       |
| 13 善清淨意樂 | 到究竟地所有一切增上意樂。               |
| 14 應調伏意樂 | 不清淨意樂,是則名為應調伏意樂,由此意樂應思擇故。   |
| 15 俱生意樂  | 清淨意樂、善清淨意樂,是則名為俱生意樂,由此意樂性成就 |
|          | 故,於所依中善安立故。                 |

# □ 作十事

如是菩薩十五妙善增上意樂,隨一切地,以要言之,能作十事。何等為十?

- 1 調諸菩薩最上意樂,能於三寶修一切種最勝供養,普於一切菩提資糧為最第一。
- 2 又諸菩薩遮止意樂,能於所受淨戒律儀,命難因緣,亦不故思犯於所犯;設有所犯,疾疾悔除。
- 3 又諸菩薩波羅蜜多意樂,能於善法常勤修習無放逸住,常住最勝無放逸住。
- 4 又諸菩薩真實義意樂,能為有情以無染心流轉生死,不入涅槃增上意樂。
- 5 又諸菩薩威力意樂,能於聖教覺受淳淨上妙法味。復能於修起堅固想,欣樂多住,不唯聞思便 生喜足。
- 6 又諸菩薩利益意樂、安樂意樂、解脫意樂,能於一切饒益有情所作事業精勤修習,雖常修習而無厭倦。
- 7 又諸菩薩堅固意樂,能於種種熾然精進、廣大精進,發起安住無緩加行、無斷加行。
- 8 又諸菩薩無虛妄意樂,能於所引彼彼善法速證通慧,不於少分下劣薄弱差別證中而生喜足。
- 9 又諸菩薩應調伏意樂,能引俱生意樂。
- 10 又諸菩薩俱生意樂,能於無上正等菩提速疾趣證,能與天人作諸義利利益安樂。

應調伏意樂即不清淨意樂,俱生意樂即清淨意樂、善清淨意樂,故不別說。 世尊所有為諸菩薩,於彼彼處種種宣說、施設、開示增上意樂,當知一切即此十五 意樂所攝,是故過去、未來、現在妙善意樂諸菩薩眾,於其無上正等菩提曾當現證, 一切皆由如是所說十五意樂。除此無有若過若增。

如是菩薩十五意樂,能得最大菩提果利,是故菩薩依此意樂,速證無上正等菩提。

如是始從種性具足, 廣說乃至

於如所說菩薩所學,正勤修學。

於如所說菩薩諸相,正等顯現。

於諸菩薩分加行中,正勤修學。

於如所說菩薩意樂,能淨修治。

# ■ 5住

諸菩薩眾略有菩薩十二種住,

由此菩薩十二種住,普攝一切諸菩薩住,普攝一切諸菩薩行。 復有如來第十三住,由此住故,現前等覺廣大菩提,名無上住。

云何菩薩十二住等?

#### 嗢柁南曰:

種性勝解行 極喜增上戒 增上心三慧 無相有功用無相無功用 及以無礙解 最上菩薩住 最極如來住

謂菩薩 1 種性住、2 勝解行住、3 極歡喜住、4 增上戒住、5 增上心住。

#### 增上慧住復有三種:

6 覺分相應增上慧住 7 諸諦相應增上慧住 8 緣起流轉止息相應增上慧住 調諸菩薩如實了知能觀真實、所觀真實,及於真實諸有情類,

由無智故眾苦流轉,由有智故眾苦止息。

如是菩薩,由於三門以慧觀察,故有三種增上慧住。

及 9 有加行有功用無間關道運轉無相住、10 無加行無功用無間關道運轉無相住、

11 無礙解住、12 最上成滿菩薩住。

是名菩薩十二種住。

如是菩薩十二種住,普攝一切諸菩薩住,普攝一切諸菩薩行。

如來住者, 謂過一切諸菩薩住, 現前等覺大菩提住。

此中最後如來住者,於後究竟瑜伽處最後建立品,當具演說。 | p194 |

#### □ 十二住

菩薩所有十二種住,如所安立,我今當說。

| 1種姓住          |
|---------------|
| 2勝解行住         |
| 3極歡喜住         |
| 4增上戒住         |
| 5增上心住         |
| 6覺分相應增上慧住     |
| 7諸諦相應增上慧住     |
| 8緣起流轉止息相應增上慧住 |
| 9有加行有功用無相住    |
| 10無加行無功用無相住   |
| 11無礙解住        |
| 12最上成滿菩薩住     |
|               |

|               | 1 |
|---------------|---|
|               | 1 |
| 13如來住         | 1 |
| 13 XL / L I L | į |
| / · - /   •   | ٠ |

| 七地     | 十三住           | 十地    |
|--------|---------------|-------|
| 1種姓地   | 1種姓住          |       |
| 2勝解行地  | 2勝解行住         |       |
| 3淨勝意樂地 | 3極歡喜住         | 1歡喜地  |
| 4行正行地  | 4增上戒住         | 2離垢地  |
|        | 5增上心住         | 3發光地  |
|        | 6覺分相應增上慧住     | 4燄慧地  |
|        | 7諸諦相應增上慧住     | 5極難勝地 |
|        | 8緣起流轉止息相應增上慧住 | 6現前地  |
|        | 9有加行有功用無相住    | 7遠行地  |
| 5決定地   | 10無加行無功用無相住   | 8不動地  |
| 6決定行地  | 11無礙解住        | 9善慧地  |
| 7到究竟地  | 12最上成滿菩薩住     | 10法雲地 |
|        | 13如來住         |       |

能攝持菩薩義故,說名為地。 能為受用居處義故,說名為住。

#### ◆ 1種性住

云何菩薩種性住?云何菩薩住種性住?

謂諸菩薩住種性住,性自仁賢,性自成就菩薩功德;

菩薩所應眾多善法,於彼現行亦有顯現。

由性仁賢逼遣方便,令於善轉,非由思擇有所制約、有所防護。

若諸菩薩住種性住,任持一切佛法種子,於自體中、於所依中,已具足有一切佛法一切種子。

又諸菩薩住種性住,性離驪垢,不能現起上煩惱纏。由此纏故,造無間業,或斷善根。 如種性品所說種種住種性相,於此菩薩種性住中,亦應廣說,應如實知。 是名菩薩種性住。

#### ◆ 2解行住

云何菩薩勝解行住?

調諸菩薩,從初發心乃至未得清淨意樂,所有一切諸菩薩行,當知皆名勝解行住。

又諸菩薩種性住中,於餘十一諸菩薩住及如來住唯有因轉,攝受彼因。

於餘所有諸菩薩住尚未發趣、未得、未淨,況如來住。

若諸菩薩勝解行住,普於一切餘菩薩住及如來住,皆名發趣,未得、未淨。即於如是勝解行住,亦名發趣、亦名為得,為令清淨而修正行。

勝解行住既清淨已,極歡喜住先已發趣,今復名得,為令清淨而修正行。 極歡喜住既清淨已,增上戒住先已發趣,今復名得,為令清淨而修正行。 如是廣說,展轉乃至最上成滿菩薩住。

即此最上成滿菩薩住既清淨已,從此無間,其如來住先已發趣,當知於今頓得、頓淨。是如來住於菩薩住,當知此中如是差別。

#### ◆ 3極歡喜住

云何菩薩極歡喜住?謂諸菩薩淨勝意樂住。

#### ◆ 4增上戒住

云何菩薩增上戒住?謂諸菩薩,淨勝意樂為緣,所得性戒相應住。

#### ◆ 5 增上心住

云何菩薩增上心住?

謂諸菩薩,增上戒住清淨為緣,所得1世間靜慮、2等持、3等至住。

#### ◆ 6 覺分相應增上慧住

云何菩薩覺分相應增上慧住?

調諸菩薩,以世間淨智所依等持為所依止,為覺諸諦,

於正念住等三十七菩提分法妙揀擇住。

#### ◆ 7 諸諦相應增上慧住

云何菩薩諸諦相應增上慧住?謂諸菩薩,覺分揀擇為所依止,於諸諦中如實覺住。

# ◆ 8 緣起流轉止息相應增上慧住

云何菩薩緣起流轉止息相應增上慧住?調諸菩薩,於諦能覺增上力故,

揀擇顯示由無智故,苦及因起;

揀擇顯示由有智故,苦及因滅住。

# ◆ 9 有加行有功用無相住

云何菩薩有加行有功用無相住?謂諸菩薩,即由三種增上慧住增上力故,有加行、 有功用、無關無間,於一切法真如無分別慧修俱行住。

#### ◆ 10 無加行無功用無相住

云何菩薩無加行無功用無相住?

謂諸菩薩,即於前無相住多修習已,任運自然、無關無間運轉道隨行住。

#### ◆ 11 無礙解住

云何菩薩無礙解住?謂諸菩薩,即以善清淨無動慧等持為所依止,得廣大慧,為他 說法;無上為依,能於諸法異門、義趣、釋詞、差別妙揀擇住。

#### ◆ 12 最上成滿菩薩住

云何菩薩最上成滿菩薩住?

調諸菩薩安住於此,於菩薩道已到究竟,於阿耨多羅三藐三菩提已得大法灌頂, 或一生所繫,或居最後有。

從此住無間,即於爾時證覺無上正等菩提,能作一切佛所作事。

又諸菩薩勝解行住,於菩薩修所作狹小、所作有闕、所作不定,所得有退。 極歡喜住,於菩薩修所作廣大、所作無闕、所作決定,隨所獲得無復退轉。 如極歡喜住,乃至三種增上慧住,應知亦爾。

從初無相住乃至最上成滿菩薩住,

於菩薩修所作無量、所作無闕、所作決定,隨所獲得終無退轉。

| 2勝解行住         | 於菩薩修所作狹小、所作有闕、所作不定,所得有退。            |
|---------------|-------------------------------------|
| 3極歡喜住         |                                     |
| 4增上戒住         |                                     |
| 5增上心住         | 於菩薩修所作廣大、所作無關、所作決定,隨所獲得無復浪轉。        |
| 6覺分相應增上慧住     | 於音薩修用TF原入、用TF無阙、用TF决定,随用隻侍無後赵畤。<br> |
| 7諸諦相應增上慧住     |                                     |
| 8緣起流轉止息相應增上慧住 |                                     |
| 9有加行有功用無相住    |                                     |
| 10無加行無功用無相住   | 於菩薩修所作無量、所作無關、所作決定,隨所獲得終無退轉。        |
| 11無礙解住        |                                     |
| 12最上成滿菩薩住     |                                     |

又諸菩薩勝解行住,於菩薩無相修,當知發趣。

極歡喜住、增上戒住、增上心住、增上慧住,於菩薩無相修,當知獲得。

初無相住,於菩薩無相修,當知圓證。

第二無相住,於菩薩無相修,當知清淨。

無礙解住、最上成滿菩薩住,於菩薩無相修果,當知領受。

| 2勝解行住         | 於菩薩無相修,當知發趣。          |
|---------------|-----------------------|
| 3極歡喜住         |                       |
| 4增上戒住         |                       |
| 5增上心住         | 於菩薩無相修,當知獲得。          |
| 6覺分相應增上慧住     | 次 <u>百姓無怕</u> 修,虽如爱付。 |
| 7諸諦相應增上慧住     |                       |
| 8緣起流轉止息相應增上慧住 |                       |
| 9有加行有功用無相住    | 於菩薩無相修,當知圓證。          |
| 10無加行無功用無相住   | 於菩薩無相修,當知清淨。          |
| 11無礙解住        | 於菩薩無相修果,當知領受。         |
| 12最上成滿菩薩住     |                       |

#### □相狀

#### ◆ 勝解行住

問:勝解行住菩薩轉時,應知何行、何狀、何相?

答:勝解行住菩薩轉時,思擇力勝; 思擇力勝。所餘功德尚未成就。

- ◎於諸菩薩所作加行,以分別慧數數思擇方能修作,未能任性成辦所作。 未得堅固相續無退菩薩勝修。
- ◎如於勝修,於勝修果種種
  - 1 無礙
  - 2 勝解
  - 3 神通
  - 4 解脫
  - 5 等持
  - 6 等至

亦未能得。

- ◎未能超越五種怖畏。謂
  - 1不活畏
  - 2 惡名畏
  - <del>3</del> 死畏
  - 4 惡趣畏
  - 5 處眾怯畏
- ◎於所應作利有情事,策勵思惟方能修作,未能任性哀愍愛念。

或於一時,於諸有情,由身語意發起邪行;

或於一時,於諸境界發起貪著;

或於一時,於資生具現有慳吝。

- ◎信他諸佛菩薩而行,未能自內了知真實。 謂於如來、或法、或僧、或真實義、或有情事、或佛菩薩神通威力、或因、或果、 或應得義、或得方便、或於所行,皆隨他信。
- ◎成就狹小聞所成智、思所成智,而非無量。又即於此或時忘失,有忘失法。
- ◎成就菩薩苦遲通行,於大菩提無猛利樂欲,無熾然精進,無有甚深牢固淨信。
- ◎於其三處有忘失念。
  - 1 於境界可意、不可意色聲香味觸法中,或於一時其心顛倒,忘失正念;
  - 2 於受生彼彼身中,既受生已,忘失前生;
  - 3 於所受、所持諸法,久作久說,或於一時有所忘失。

於是三處有忘失念。

或於一時具足聰慧,於其諸法能受、能持,於其義理堪能悟入,

或於一時則不如是。

或於一時具足憶念,或於一時成忘念類。

◎於諸有情未能了知如實調伏善巧方便,於自佛法亦未了知如實引發善巧方便。 為他說法教授教誡,勉勵而轉;勉勵轉故,不如實知,或時虛棄、或不虛棄。 如闇中射,或中不中,隨欲成故。

或於一時,於大菩提雖已發心,而復退捨。

或於一時,棄捨菩薩先所受學淨戒律儀,不能受學。

或於一時,雖勤修習利有情事,而於中間生厭倦故,復還棄捨利有情事。

- ◎由意樂故,欲令自樂;由思擇故,欲令他樂。
- ◎於諸菩薩所有違犯,多分遍知,非數遍知、無餘永斷,由於毀犯數現行故。

或於一時,於菩薩藏法毗奈耶他所引奪。

或於一時,聞說甚深廣大法教而生驚怖,其心搖動、猶豫、疑惑。

於諸有情,遠離一切現行大悲。

於諸有情,少分現前利益安樂,未能廣大、未能無量。

於如上說一切圓滿菩薩學中,未能普學。

於如上說一切圓滿菩薩諸相,未皆成就。

於如上說一切圓滿二分菩薩正加行中,未等顯現。

於如上說菩薩意樂,猶未清淨。

於其無上正等菩提,自謂為遠,未於涅槃增上意樂安立深固。

如於生死長時流轉,於其熾然、無動、妙善菩提分法,未能成就。

如是等類,當知是名勝解行住菩薩轉時,諸行狀相。

# 極歡喜住 3極歡喜住 1歡喜地

下忍轉時,如上所說諸行狀相,當知上品; 中忍轉時,如上所說諸行狀相,當知中品; 上忍轉時,如上所說,當知下品,其性微薄。

即於如是上忍轉時,於上所說諸行狀相,

漸次能令無餘永斷,從此無間,當知菩薩入極喜住。

| 1善決定故      |
|------------|
| 2四相發心故     |
| 3發起精進引發正願故 |
| 4淨修住法故     |
| 5開曉餘住故     |
| 6修治善根故     |
| 7受生故       |
| 8威力故       |
| -          |

由得方便極喜住中,勝解行住所說諸法皆無所有,與彼相違所有一切白品諸法皆悉 顯現。由諸菩薩成就此故,轉得名為淨勝意樂。

勝解行住菩薩轉時,雖有少分軟中上品方便展轉清淨勝解,而未得名淨勝意樂。 何以故?由此勝解為彼多種諸隨煩惱染汙而轉。

極歡喜住菩薩住時,一切勝解諸隨煩惱皆悉永斷,離隨煩惱淨勝解轉。

問:極歡喜住菩薩轉時,應知何行何狀何相?答:

#### ◇ 1 善決定

若諸菩薩,從勝解行住入極歡喜住,先於無上正等菩提菩薩弘願,未善通達1菩提

自性,未善通達2菩提方便,多分隨順他緣而轉,不善決定。 六相新善決定(土地經論) 除捨彼故,發起六相新善決定、內證修性菩薩大願。

超過一切餘白淨願;無等不共,果是世間,超過一切世間境界; 隨救一切有情苦故,不共一切聲聞、獨覺;

雖一剎那生起此願, 法性自爾能得菩薩無量白法可愛之果;

又此大願無變無盡自性得已,無異因緣令其退轉、變異可得; 又是勝分,墮後邊際極大菩提。

| 1觀相善決定  |
|---------|
| 2真實善決定  |
| 3勝善決定   |
| 4因善決定   |
| 5大善決定   |
| 6不怯弱善決定 |
|         |

#### ◇ 2 四相發心

如此菩薩善決定願,亦名發心。又即如是菩薩發心,略有四相應當了知。何等為四?

- 1何相菩薩發心?
- 2 發心何所緣慮?
- 3 發心何狀、何相、何自性起?
- 4 發心有何勝利?

由此四相,應當了知菩薩發心。

調諸菩薩勝解行住,已善積集一切善根,於菩薩行已正超出。略說是相菩薩發心。

又諸菩薩,緣當來世無倒速疾

- 1一切菩提資糧圓滿
- 2 一切菩薩利有情事圓滿
- 3 無上正等菩提一切種一切佛法圓滿
- 4 諸佛所作事業圓滿

略說緣慮如是發心。

又諸菩薩,無倒速疾發起一切菩提資糧,隨順於諸有情一切菩薩所作,隨順獲得無上正等菩提無師自然妙智,隨順遍一切種諸佛所作事業,隨順廣大願心。

又諸菩薩發是心已,超過菩薩凡異生地,證入菩薩正性離生,生如來家,成佛真子, 決定趣向正等菩提,決定紹繼如來聖種。

又正獲得如實證淨,極多歡喜。於他有情遠離多分忿、害、鬥諍。

於一切種菩薩所作利眾生事,於一切種菩提資糧圓滿,於一切種無上菩提一切佛法,於一切種佛所作事,以淨增上意樂,攀緣勝解趣入。

於是諸法速疾圓證,自觀己身能正隨順,如是解了,極多歡喜。

又自觀見妙善廣大,能引出離,無染無等,攝受饒益身心歡喜, 於此無量熾然善法皆悉成就。

又自了知:我於無上正等菩提,今已鄰近,於大菩提我勝意樂已得清淨,我今已離一切怖畏。由是因緣,極多歡喜。

由諸菩薩已能發起善決定心,於五怖畏皆悉除斷。p165

由善修習無我妙智,分別我想尚不復轉,況當得有分別我愛、或資生愛。

由是因緣,無不活畏。

由於他所無所希望,常自發起如是欲樂:我當饒益一切有情,非於有情有所求覓。由是因緣,無惡名畏。

由離我見,於我無有失壞想轉,故無死畏。

自知死後,於當來世決定值遇諸佛菩薩,由此決定無惡趣畏。

由意樂見一切世間,尚無有一與我齊等,何況殊勝,是故無有處眾怯畏。

菩薩如是

- 1 遠離一切五種怖畏 「p165」
- 2 遠離一切聞說甚深正法驚怖
- 3 遠離一切高慢憍傲
- 4 遠離一切他不饒益種種邪行所起瞋恚
- 5 遠離一切世財貪喜

無染汙故,無所憎背;有熾然故,無俗意樂;能圓滿證一切善法。

#### ◇ 3 發起精進引發正願

又現法中,能起菩薩一切精進,信增上力為前導故。於當來世,如前所說菩提分品 十種大願,今即於此極歡喜住能具引發,由得清淨勝意樂故。

- 1 為欲供養最勝有情真實福田大師法主,是故引發第一大願。
- 2 為欲受持彼所宣說無上正法,是故引發第二大願。
- 3 為欲勸請轉未曾有妙正法輪,是故引發第三大願。
- 4 為欲順彼行菩薩行,是故引發第四大願。
- 5 為欲成熟彼器有情,是故引發第五大願。
- 6 為欲往趣諸佛國土,奉見如來,承事供養,聽受正法,是故引發第六大願。
- 7 為淨修治自佛國土,是故引發第七大願。
- 8 為於一切在所生處,常不遠離諸佛菩薩,與諸菩薩常同一味意樂加行,是故引 發第八大願。
- 9 常為利益一切有情,曾不空過,是故引發第九大願。
- 10 為證無上正等菩提,作諸佛事,是故引發第十大願。

#### 作是願言:

「如有情界展轉相續,終無斷盡;亦如世道展轉相續,終無斷盡; 我此大願生生相續,乃至究竟菩提邊際,常不遠離、常不忘失、常不乖離。」

如是自誓,心發正願。當知此中,前就所應願事起願,後即就願以起於願。

如是菩薩十種大願以為上首,能生無數百千正願。

如是菩薩,於當來世具諸大願,於現法中發大精進。

#### ◇ 4 淨修住法

復有十種淨修住法,由是能令極歡喜住速得清淨。

| 1 淨信    |
|---------|
| 2 悲     |
| 3 慈     |
|         |
| 4 惠捨    |
|         |
| 5 無有厭倦  |
| 6 善知諸論  |
| 7 善解世間  |
| 8 修習慚愧  |
| 9 堅力持性  |
| 10 供養如來 |
|         |

是名十種淨修住法。由此能令極歡喜住速得清淨。

所謂 1 淨信、2 悲、3 慈、4 惠捨、5 無有厭倦、6 善知諸論、7 善解世間、8 修習慚愧、9 堅力持性、10 供養如來。

#### ◇ 5 開曉餘住

又諸菩薩,於此十法受學、隨轉、多修習已,復於餘九增上戒等諸菩薩住, 從佛菩薩專精訪求一切種道功德、過失,及神通樂、無失壞道,善取其

1行

2 得

3 等流

相,於一切住自然昇進,證大菩提,為大導師, 率領一切有情商侶,紹度生死曠野嶮道。

#### 當知此中,

- 1諸行能入,說名為行;
- 2 若正入時,說名為得;
- 3 入已果利成辦圓證,說名等流。

### ◇ 6 修治善根

又諸菩薩住此住中,由二因緣現見諸佛。

1或由聽聞菩薩藏說,2或由內心發起勝解,

信有十方種種異名諸世界中,種種異名諸佛如來,

由麤淨信俱行之心,求欲現見。如是求已,如實稱遂。當知是名第一因緣。

又心發起如是正願:隨於彼彼諸世界中,有佛出現,我當往生。

如是願已,如實稱遂。當知是名第二因緣。

#### 菩薩如是

- 1 由麤淨信現見諸佛
- 2 由正願力現見諸佛

既得見已,隨力隨能興一切種恭敬供養,奉施種種上妙樂具。及

- 1於僧眾恭敬供養。於如來所聽聞正法,無倒受持,精進修行法隨法行。
- 2 以四攝事成熟有情。
- 3 一切善根悉皆迴向無上菩提。

由是三種清淨因緣,彼諸善根倍復明淨。謂

- 1於佛僧法供養攝受故
- 2 以四種攝事成熟有情故
- 3以一切善根迴向菩提故。

如是乃至無量俱胝那庾多百千大劫。

譬如世間黠慧工匠,以鑛性金置於火中,如如燒鍊,如是如是轉得明淨。 如是淨勝意樂菩薩所有善根,由是三種清淨因緣,轉復明淨,當知亦爾。

#### ◇ 7 受生

又住於此,在在生處多作輪王,王贍部洲,得大自在。

遠離一切所有慳垢,威被有情,調伏慳吝。

諸四攝事所作業中,一切不離佛法僧寶,證一切種菩提作意。

恆發願言:我當一切有情中尊,作諸有情一切義利所依止處。

若樂發起如是精進,棄捨一切家屬、財位,歸佛聖教,淨信出家。

一剎那頃,瞬息須臾能證菩薩百三摩地。以淨天眼,能於種種諸佛國土見百如來。

#### ◇8威力

又即於彼變化住持、菩薩住持皆能解了。

以神通力動百世界,身亦能往。放大光明周匝遍照,普令他見。

化為百類,成熟百種所化有情。若欲留命,能住百劫。

於前後際各百劫事,智見能入。

蘊、界、處等諸法門中,於百法門能正思擇。

化作百身,身身皆能現百菩薩眷屬圍繞。

自茲以去,是諸菩薩由願力故,當知無量威力神變,

安住如是極歡喜住諸菩薩眾願力增上,能引無量殊勝正願所作神變。

如是正願,乃至俱胝那庾多百千大劫,不易可數。

#### 當知是名略說菩薩極歡喜住。謂

| 1 善決定故      |
|-------------|
| 2 四相發心故     |
| 3 發起精進引發正願故 |
| 4 淨修住法故     |
| 5 開曉餘住故     |
| 6 修治善根故     |
| 7 受生故       |
| 8 威力故       |

若廣宣說,如十地經極喜地說。彼十地經廣所宣說菩薩十地,

| 七地            | 十三住           | 十地    |
|---------------|---------------|-------|
| 1種姓地          | 1種姓住          |       |
| 2勝解行地         | 2勝解行住         |       |
| 3淨勝意樂地        | 3極歡喜住         | 1歡喜地  |
| 4行正行地         | 4增上戒住         | 2離垢地  |
|               | 5增上心住         | 3發光地  |
|               | 6覺分相應增上慧住     | 4燄慧地  |
|               | 7諸諦相應增上慧住     | 5極難勝地 |
|               | 8緣起流轉止息相應增上慧住 | 6現前地  |
|               | 9有加行有功用無相住    | 7遠行地  |
| 5決定地          | 10無加行無功用無相住   | 8不動地  |
| 6決定行地         | 11無礙解住        | 9善慧地  |
| <b>7</b> 到究竟地 | 12最上成滿菩薩住     | 10法雲地 |
|               | 13如來住         |       |

即是此中菩薩藏攝摩怛理迦略所宣說菩薩十住。如其次第,從極歡喜住,乃至最上成滿菩薩住。

#### 應知此中,

由能攝持菩薩義故,說名為地能為受用居處義故,說名為住

#### ◆ 增上戒住 (卷 48)

#### 4增上戒住 2離垢地

問:增上戒住菩薩轉時,當知何行、何狀、何相?答:

- 1 若諸菩薩, 先於極歡喜住, 由十種心意樂, 已得意樂清淨。何等為十?
  - 1於一切師長尊重福田,不行虛誑意樂。
  - 2於同法菩薩忍辱柔和,易可共住意樂。
  - 3 勝伏一切煩惱及隨煩惱眾魔事業,心自在轉意樂。
  - 4 於一切行深見過失意樂。
  - 5 於大涅槃深見勝利意樂。
  - 6 於諸妙善菩提分法,常勤修習意樂。
  - 7 即於彼修為隨順故,樂處遠離意樂。
  - 8 於諸世間有染尊位利養恭敬,無所顧戀意樂。
  - 9 遠離下乘, 趣證大乘意樂。
  - 10 欲作一切有情一切義利意樂。

如是十種無倒意樂依心而轉,是故說為意樂清淨。

- 2 即由如是十種意樂成上品故,極圓滿故,是諸菩薩入證第二增上戒住。 於此住中,性戒具足。
- 3極少邪惡業道所攝諸惡犯戒尚不現行,況中上品。
- 4 又於十種圓滿業道,自性顯現。菩薩如是性戒具足,能以妙慧,於染不染、惡趣善趣,及諸乘中諸業現行、若因若果、修證安立,如實了知。
- 5 於異熟果及等流果如是諸業,如實了知。 自能現斷諸不善業,自能現受一切善業。即於其中樂勸導他,能正勸導。
- 6 於其種種不平等業現行過失之所染汙諸有情界,若興若衰,等無差別,一切皆墮第 一義苦,并住艱辛,種種艱辛之所逼切,甚可哀愍。於彼獲得廣大哀愍,如實觀照。
- 7 是諸菩薩安住如是增上戒住,廣見諸佛、善根清淨,如前應知。 此差別者,謂如世間善巧工匠,以所鍊金置迦肆娑,置於火中數數燒鍊,轉更明淨。 如是菩薩善根清淨,當知亦爾。
- 8 於此住中,淨心意樂成滿趣入。在所生處多作輪王,王四大洲。
- 9以自在力,令多有情止息犯戒不善業道,勸彼受行諸善業道。當知威力過前十倍。當知是名略說菩薩增上戒住。謂
- 1 意樂淨故
- 2 性戒具足故
- 3離一切種毀犯戒垢故
- 4 一切業道、一切因果了知通達故
- 5 於諸淨業能自受行,亦樂勸他令其受行故
- 6 於有情界諸業所生眾苦艱辛,得大哀愍,如實觀照故
- 7 善根清淨故
- 8 受生故
- 9 威力故

若廣宣說,如十地經離垢地說。

遠離一切犯戒垢故,名離垢地。由離一切犯戒垢故,即此名為增上戒住。 彼離垢地,當知即此增上戒住。

#### ◆ 增上心住 5增上心住 3發光地

問:增上心住菩薩轉時,當知何行、何狀、何相?

答:

1 若諸菩薩, 先於增上戒住, 已得十種清淨意樂, 作意思惟解了通達。 復由餘十淨心意樂作意思惟成上品故, 極圓滿故, 過增上戒住, 入增上心住。 何等為十?

1 作意思惟:我於十種淨心意樂已得清淨。

2 作意思惟:我於十種淨心意樂已清淨故,能不退失。

3 作意思惟:我於一切漏有漏法心不趣入,於違背中能正安住。

4 作意思惟:我能於彼修對治中,識正安住。

5 作意思惟:我能於彼所修對治,不復退失。

6 作意思惟: 我於如是堅固對治, 不為一切漏有漏法、一切魔軍之所勝伏。

7 作意思惟:我今能於一切佛法,其心無有怯劣而轉。

8 作意思惟:我今能於一切苦行,無有怯弱。

9 作意思惟:我心一向於大乘中深生信解,終不愛樂餘下劣乘。

10 作意思惟:我於一切利有情事,深心愛樂。

由此十種淨心意樂作意思惟,能入菩薩增上心住。

#### 十種淨心意樂

- 1於一切師長尊重福田,不行虛誑意樂。
- 2 於同法菩薩忍辱柔和,易可共住意樂。
- 3 勝伏一切煩惱及隨煩惱眾魔事業,心自在轉意樂。
- 4於一切行深見過失意樂。
- 5 於大涅槃深見勝利意樂。
- 6 於諸妙善菩提分法,常勤修習意樂。
- 7即於彼修為隨順故,樂處遠離意樂。
- 8於諸世間有染尊位利養恭敬,無所顧戀意樂。
- 9 遠離下乘, 趣證大乘意樂。
- 10 欲作一切有情一切義利意樂。
- 2 菩薩安住增上心住,能以種種過患行相壞一切行,於彼諸行深心厭離。 於佛妙智,能以種種勝利行相,見大勝利。 又於其中,能以淳淨一味欲樂,深生愛慕。
- 3 於有情界,能以種種苦惱行相,觀為有苦;

於諸有情興悲戀心,生依義心;

於一切行無有放逸,為大菩提熾然精進,

於諸有情能起廣大悲愍意樂。

- 1 觀諸有情解脫眾苦究竟方便, 唯是一切煩惱諸纏無障礙智;
- 2 觀彼解脫能圓證者,唯於法界一切分別現行雜染生起對治無分別慧;
- 3 觀能成辦彼智光明,唯是無倒勝三摩地;
- 4 觀所引發一切靜慮、等持、等至,皆菩薩藏聽聞為先,皆聞正法以為緣起。

觀見是已,發大精進訪求多聞。

- 4 為聞正法,不惜身命,
- 1無有資財內外愛物而不能捨
- 2無有師長不誓承事
- 3無有尊教不誓奉行
- 4無有身苦而不誓受

若聞佛法一四句頌, 歡喜踊躍, 勝得三千大千世界充滿其中大珍寶聚。 聞一句法是佛所說, 能引正等覺, 能淨菩薩行, 歡喜踊躍, 勝得一切釋、梵、護世轉輪王等極尊貴位。

設有告言:善男子聽!我有一句佛所說法,能引正等覺,能淨菩薩行,汝欲聞不? 汝今若能投大火坑受大苦者,當為汝說。

菩薩聞已,歡喜踊躍,答言:我能!我若得聞如前所說一句法義,正使火坑量等三千大千世界滿中熾火,我從梵天尚投身入,況小火坑。

為求佛法,尚應久處大那落迦受大苦惱,況餘小苦而不應受。

菩薩發起如是精進,求正法已;復能如實如理思惟,要正修行法隨法行, 方得名為隨順佛法,非但聽聞文字、音聲而得清淨。

- 5 如是知已,即依所聞正緣法相,遠離諸欲惡不善法, 廣說乃至能得世俗四種靜慮、四無色定,及四無量、五種神通具足安住。
- 6 既多住已,復還棄捨諸靜慮等、等持、等至,願自在力還來欲界。 觀彼彼處,若為有情能作義利,若能圓滿菩提分法,即便往生。非但自在而生彼處。
- 7 如是菩薩離欲貪故,名斷欲縛;棄捨靜慮、等持、等至故,名斷有縛。 菩薩先從勝解行地,於法真如修勝解故,已斷見縛,邪貪恚癡畢竟不轉。 廣見諸佛、善根清淨,如前應知。

此差別者,謂如世間善巧工匠,先所燒鍊手中真金垢穢斯盡,稱量等住。 如是菩薩善根清淨,當知亦爾。

- 8 受牛多分作釋天帝,善仆有情,令離欲貪。
- 9 所有威力,於前住中已說千數,當知此中有百千數。

當知是名略說菩薩增上心住。謂

- 1心意樂作意思惟成滿趣入故
- 2 於一切行諸有情界及大菩提,能正通達故
- 3 於諸有情脫苦方便,能正推求故
- 4 於正法中起大恭敬,訪求無倦故
- 5 能正修行法隨法行,於其世俗諸靜慮等、等持、等至、無量神通,能引能住故
- 6 棄捨於彼,願自在力隨樂受生故
- 7 善根清淨故
- 8 受生故
- 9 威力故

若廣宣說,如十地經發光地說。

由發聞行正法光明、等持光明之所顯示,是故此地名發光地。

由內心淨能發光明,是故說名增上心住。

由此義故,名發光地;即由此義,當知復名增上心住。

#### ◆ 覺分相應增上慧住 6覺分相應增上慧住 4燄慧地!

云何菩薩覺分相應增上慧住?

1 調諸菩薩, 先於增上心住, 以求多聞增上力故, 已得十法明入。 由此十法明入成上品故, 極圓滿故, 超過增上心住, 入初增上慧住。

如是十法明入文辭,如契經說,應知其相。謂

| 1 若彼假設          | 1 思量眾生界明入                         |
|-----------------|-----------------------------------|
| 2 若於中假設         | 2 思量世界明入                          |
| 3 若由此假設         | 3 思量法界明入                          |
| 4 若平等勝義         | 4 思量虚空界明入                         |
| 5 若染惱故、清淨故,成染成淨 | 5 思量識界明入                          |
| 6 若由繋縛煩惱所染      | 6 思量欲界明入<br>7 思量色界明入<br>8 思量無色界明入 |
| 7 若由無上清淨所淨      | 9 思量勝心決定信界明入<br>10 思量大心決定信界明入     |

| 十法明入         |
|--------------|
| 1 思量眾生界明入    |
| 2 思量世界明入     |
| : 3 思量法界明入   |
| 4 思量虛空界明入    |
| 5 思量識界明入     |
| 6 思量欲界明入     |
| : 7 思量色界明入   |
| 8 思量無色界明入    |
| 9 思量勝心決定信界明入 |

; 10 思量大心決定信界明入

當知是名十法明入略所說義。

2是諸菩薩住此住中,如契經說:

不壞意樂而為上首,所有十種能成熟智、智成熟法皆悉成就。長如來家,得彼體法。

- 3 觀一切種菩提薩埵增上力故,修四念住而為上首三十七種菩提分法。
- 4 如契經說:由於此法方便攝受勤修習故,最極微細薩迦耶見,執著一切蘊、界、處等一切動亂,皆得畢竟不現行斷。
- 5 由彼斷故,一切如來所訶毀業皆不現行,一切如來所讚美業如實隨轉。
- 6 既如是已,其心轉復滋潤、柔和,有所堪能;其心轉復種種行相皆善清淨。
- 7 又善知恩、知報恩等隨順意樂,種種白法皆悉成就。
- 8 尋求上地能修治業,發大精進,逮得安住。
- 9 由此因緣,所有意樂、增上意樂勝解界性,皆得圓滿。
- 10 由是因緣,一切外道、種種魔軍、聖教怨敵,不能映奪、不能傾動。
- 11 廣見諸佛、善根清淨,廣說如前,應知其相。

此差別者,謂如世間善巧工匠,以所鍊金作莊嚴具,非餘未作莊嚴具金之所映奪。 如是此中菩薩善根,非餘安住凡住菩薩所有善根所能映奪。

如末尼寶所放光明,非餘寶珠所能映奪,一切世間風水雨等,不能斷滅所放光明。如是此中菩薩所有智慧光明,一切聲聞及獨覺等不能映奪,一切魔怨不能斷滅。

- 12 受生多作蘇夜摩天王, 善化有情, 令其除滅薩迦耶見。
- 13 所有威力,於前住中說百千數,當知此中說俱胝數。

當知是名略說菩薩覺分相應增上慧住。謂

- 1法明入成滿得入故
- 2 成熟智故
- 3 修習菩提分法故
- 4 薩迦耶見等一切執著動亂斷故
- 5 制業、開業遠離習近故
- 6 由是因緣心調柔故
- 7 隨順功德皆隆盛故
- 8 依所尋求修治地業發大精進故
- 9 由是因緣,所有意樂、增上意樂勝解界性淨修治故
- 10 由是因緣,一切聖教所有怨敵不能映奪及傾動故
- 11 善根清淨故
- 12 受生故
- 13 威力故

若廣肓說,如十地經焰慧地說。

於此地中,菩提分法如實智焰,能成正法教慧照明,是故此地名焰慧地。

又即彼地,此中說名覺分相應增上慧住。

#### ◆ 諸諦相應增上慧住

7諸諦相應增上慧住 5極難勝地

云何菩薩諸諦相應增上慧住?

1 調諸菩薩, 先於覺分相應增上慧住, 已得十種平等清淨意樂。

由彼平等清淨意樂成上品故,極圓滿故,超過第一增上慧住,證入第二增上慧住。十種平等清淨意樂所有文辭,如契經說,應知其相。

調無等覺與諸覺等,超過所餘諸有情界及以諸法,如其平等。

當知是名十種平等清淨意樂略所說義。

2 如是菩薩住此住中,多分希求智殊勝性。於四聖諦,由十行相如實了知。

一切文辭,如契經說,應知其相。謂

| 為此說 | 1 依曉悟他       |
|-----|--------------|
|     | 2 依自內智       |
|     | 3 依俱處所       |
| 由此說 | 4 依於契經       |
|     | 5 依於調伏       |
|     | 6 依於本母       |
| 如此說 | 7 依於現在眾苦自性   |
|     | 8 依於未來苦因生性   |
|     | 9 依於因盡彼盡無生性  |
|     | 10 依於修習彼斷方便性 |

當知是名十種行相四聖諦智所有略義。

**3** 如是於諦善巧菩薩,於一切行以慧正毀,於有情界增悲意樂,於前後際愚癡有情所有邪行能正通達。

- 4 為欲令彼得解脫故,攝受廣大福智資糧,心發正願。
- 5 及即於彼意樂引攝正念慧行而為上首,所有眾多殊勝功德皆悉增盛。
- 6 諸餘作意皆悉遠離。以其種種成熟方便成熟有情。
- 7 如契經說:所有種種能益有情世俗書論、印算計等工業明處,於是一切皆能引發;
  - 1 於諸有情深悲愍故
  - 2 漸次乃至方便安立妙菩提故
  - 3 隨順世間言說事故
  - 4 為欲方便壞貧窮故
  - 5 為令世間諸界錯亂、人非人等所起災患皆息滅故
  - 6 為施無罪諸戲樂具,除彼非法諸戲樂故
  - 7 諸有希求種種居處資生具者,為少用功皆能施與種種居處資生具故
  - 8 為欲拔濟諸王賊等逼惱事故
  - 9 為欲開制是處非處諸加行故
  - 10 為欲安立吉非吉事,令取捨故
  - 11 為正勸獎,於現法中令其展轉不相謀掠,及為宣說當來無倒勝生道故

當知是名能益有情工業明處略所說義。

其餘一切,如前應知。

此差別者,謂如世間善巧工匠,以所鍊金作莊嚴具,牟娑羅寶瑩飾廁鈿,所有餘金 無與等故,不能映奪。

- 8 如是此中菩薩善根,一切聲聞及諸獨覺、餘地菩薩不能映奪。 又如日月諸宿光明,一切風輪不能映奪,然其迴轉共彼風同。 如是此中菩薩妙慧,一切聲聞、諸獨覺等不能映奪,然其所作與世共同。
- 9 受生多作覩史多天王,善化有情,令捨一切外道邪法。
- 10 所有威力,當知此說千俱胝數。

當知是名略說菩薩諸諦相應增上慧住。謂

- 1十平等清淨意樂成滿得入故
- 2 善巧方便觀察諸諦漸增長故
- 3 毀壞諸行、悲愍有情漸增長故
- 4即為是義,長養廣大福智資糧,心發正願勤加行故
- 5 念慧行等德增長故
- 6無餘作意,以一切種成熟有情勤加行故
- 7引發世間工巧業故
- 8 善根清淨故
- 9 受生故
- 10 威力故

若廣官說,如十地經極難勝地。

今此地中,顯示菩薩於諸聖諦決定妙智極難可勝,是故此地名極難勝。

即由此義,應知此中諸諦相應增上慧住。

#### ▶ 緣起相應增上慧住 [8緣起流轉止息相應增上慧住 [6現前地]

云何菩薩緣起相應增上慧住?

- 1 調諸菩薩, 先於諸諦相應增上慧住, 已得十種法平等性,當知文辭如經廣說。 如是十種法平等性成上品故,極圓滿故, 超過前住得入此住。
- 謂於一切法,由
- 1有勝義自性無相平等性故
- 2 言說造作影像無相平等性故
- 3 即由此相自然不生平等性故;因亦不生平等性 故;4自然與因皆不生故
- 5 畢竟本寂平等性故
- 6 現有體事能取正智,離諸戲論平等性故
- 7 遠離一切取捨造作平等性故
- 8 即此煩惱眾苦雜染離繫解脫平等性故
- 9 分別所執境界自性如幻化等平等性故
- 10 無分別智所行自性有無無二平等性故

當知是名此中十種法平等性略分別義。

| 1一切法無相平等         |
|------------------|
| 2 一切法無想平等        |
| 3 一切法無生平等        |
| 4一切法無成平等         |
| 5一切法寂靜平等         |
| 6一切法本淨平等         |
| 7 一切法無戲論平等       |
| 8一切法無取捨平等        |
| 9 一切法如幻、夢、影、響、水中 |

月、鏡中像、陽焰、化平等 10 一切法有無不二平等

- 2 如是菩薩住此住中,於諸有情增長悲愍;於大菩提生起猛利欲樂希求; 於諸世間合散生滅,以一切種緣起正觀觀察了知。 依緣起智,能引發空、無相、無願三解脫門。
- 3 由是因緣,所有自他、作者、受者、有無等想,皆不復轉。 菩薩如是善於勝義顧念有情,如理通達煩惱繫故,緣和合故,有為諸法自性羸劣。 離我我所無量過失汗染而轉;非離一切煩惱繫縛,眾緣和合。 是故我今為自防護,應令一切煩惱繋縛、眾緣和合皆悉斷壞; 為益有情,不應永滅一切有為。

如是菩薩住此住中,智悲隨逐,名無著智現前、般若波羅蜜多住現前。 由此住故,於一切世間行無染而行。

又即此住有猛利忍。於第七地有加行行邊際菩薩忍,當知是彼隨順忍攝。

- 5 又此無著智現前、般若波羅蜜多住現前,能引能引菩提眾緣, 於諸世間有為諸行住而不住;雖於寂滅見寂靜德,而亦不住。
- 6 如是菩薩方便般若智所隨逐,能入空三摩地,令十百千上首三摩地門皆現在前。 如空三摩地,如是無願、無相三摩地,當知亦爾。
- 7 由此上首三摩地門現在前故,意樂不壞。
- 8於一切種諸佛聖教,一切外道及諸魔軍、聖教怨敵,不能引奪。餘如前說。 此差別者,謂如世間善巧工匠,以所鍊金作莊嚴具,琉璃寶珠瑩飾廁鈿,一切餘金 不能映奪。

如是此中菩薩善根清淨殊勝,如先所說不能映奪。

又如月光,於有情身能令悅豫,非四風輪所能斷壞。

如是此中菩薩慧光,一切有情煩惱鬱蒸皆能息滅,一切外道、魔軍、怨敵不能斷壞。

- 10 受生多作妙化天王, 善化有情, 令除一切增上慢等。
- 11 所有威力,當知此中說百千俱胝數。

當知是名略說菩薩緣起相應增上慧住。謂

- 1 十法平等性成滿得入故
- 2 覺悟緣起生解脫門故
- 3一切邪想不現行故
- 4 方便攝受生死故
- 5 無著智現前、般若波羅蜜多住現在前故
- 6 證得無量三摩地故
- 7 證得不壞意樂故
- 8於佛聖教不可引奪故
- 9 廣見諸佛、善根清淨故
- 10 受生故
- 11 威力故

若廣宣說,如十地經現前地說。

由此地中,無著智現前、般若波羅蜜多住現在前故,名現前地。

即由此義,當知亦名緣起相應增上慧住。

### ◆ 有加行有功用無相住

9有加行有功用無相住 7遠行地

云何菩薩有加行有功用無相住?

1 調諸菩薩,於前第六緣起相應增上慧住,已得十種妙方便慧 所引世間不共一切有情,而共一切世間進道勝行。 即由如是妙方便慧所引不共進道勝行成上品故,極圓滿故,超過第六住,得入第七住。 如是文辭,如經廣說,應知其相。調

- 1 依能起世間興盛攝受福德
- 2 依於有情利益安樂增上意樂
- 3 依為菩提,福德資糧、菩提分法後後勝進
- 4 依不共聲聞
- 5 依不共獨覺
- 6 依有情界
- 7 依諸法界
- 8 依諸世界
- 9 依諸如來身語心智

當知是名妙方便慧所引不共進道勝行處所略義。

- 2 菩薩與彼共相應故,便能通達無量無數如來境界, 及為彼起無功用、無相、無分別、無異分別觀無量佛境界, 起無間無闕精勤修學一切威儀行住作意,一切分位不遠離道。
- 3 彼於一一心剎那中,十波羅蜜多而為上首,一切菩提分法圓滿殊勝。 諸餘下住則不如是。謂

於第一極歡喜住,正以大願為勝所緣;

於第二住,正能除遣毀犯戒垢;

於第三住,正願增長,得法光明;

於第四住,正趣入道;

於第五住,正入一切世間事業;

於第六住,正入甚深緣起道理;

今即於此第七住中,具足發起一切佛法覺支圓滿。

4 此住菩薩加行行圓滿所攝故;妙智神通行清淨,能入第八住故;由是菩薩此住無間,能入第八極清淨住。

5 彼第八住一向清淨,此第七住猶名為雜。與清淨住為前導故,當言此住名不染汙; 猶未得故,當言此住墮雜染行。

今此住中,一切貪等上首煩惱皆悉除斷。

當知此住非有煩惱,非離煩惱。一切煩惱不現行故,希求佛智猶未得故。

6 如是行者,增上意樂已得清淨,無量身語意業隨轉,於諸如來所讚毀業,如前廣說,於第五住所引世間工巧業智轉得圓滿。

三千世界共許為師,唯除安住上住菩薩及諸如來,意樂加行無與等者。

於一切靜慮等菩提分法皆能現前,由修行相現在前故,非由安住異熟分位,如第八住。

7 此諸菩薩如是方便, 能善思擇諸三摩地, 引發菩薩三摩地上首十百千種三摩地門。 由得如是三摩地故, 超過一切聲聞、獨覺三摩地境。

菩薩如是一切煩惱皆悉遠離;難可了知一切分別現行隨逐身語意業皆悉安住; 而不捨離尋求勝進勇猛加行,顧念有情。

為大菩提速圓滿故,離一切相無量身語意業隨轉,妙善修治無生法忍之所顯發。 於此住中,由自覺慧境界故,超過一切聲聞、獨覺境界;

餘六住中,但由佛法增上所緣故,超過一切聲聞、獨覺境界。

- 8 又諸菩薩第六住中所入滅定,今此住中念念能入。 然此菩薩甚希奇業不可思議。謂常安住實際住中,而於寂滅能不作證。
- 9 彼由如是妙方便智之所引發增上力故,能行一切有情不共菩薩妙行。 雖與世間相似顯現,而非彼性。如經廣說。
- 10 此中總義,謂依福業事攝受種種親屬徒眾,求生差別,發起勝進三解脫住,信解 劣乘方便調伏,受用諸欲,求欲差別,轉諸外道,隨他心轉,隨大眾轉。餘如前說。 此差別者,謂如世間善巧工匠,以所鍊金作莊嚴具,諸末尼寶瑩飾廁鈿,甚為光麗, 餘贍部洲一切金寶不能映奪。

如是此中菩薩善根轉復清淨,一切聲聞、獨覺善根,及餘下住菩薩善根,不能映奪。 又如日光,多分乾竭贍部洲中所有穢濕,餘一切光不能映奪。

如是此中菩薩慧光,多分乾竭一切有情煩惱諸毒,如前所說諸聲聞等所有智光不能映奪。

- 11 受牛多作他化自在天王,於能授與一切聲聞、獨覺現觀方便善巧。
- 12 所有威力,當知此說俱胝百千數。

當知是名略說菩薩有加行有功用無相住。謂

- 1 妙方便慧所引世間進道勝行成滿得入故
- 2 通達如來佛境界,起無間無闕勤加行故
- 3 一一剎那圓證一切菩提分法故
- 4 有加行行圓滿攝故
- 5 安立染汙不染汙故
- 6 依於意樂清淨業轉,一切世間工巧業等皆圓滿故
- 7 逮得無量不共一切聲聞、獨覺三摩地故
- 8 剎那剎那入滅定故
- 9 現行一切有情不共世間行故
- 10 善根清淨故
- 11 受生故
- 12 威力故

若廣宣說,如十地經遠行地說。

此地菩薩有加行行圓滿攝故,名遠行地。

即由此義,當知亦名有加行有功用無相住。

### ◆ 無加行無功用無相住

10無加行無功用無相住 8不動地

云何菩薩無加行無功用無相住?

1 調諸菩薩,於初無相住中,已得十種入一切法第一義智,如經廣說。謂

依三世,如其所應,本來無生、無起、無相;

依餘因性無成、無壞;

依第一義畢竟離言諸自性事,言說造作影像自性,由體相故及因性故,都無所有; 即由如是雜染體性,無流轉性;無止息性;

依此無智邪執為因,於彼離言諸有體事,初中後位一切時分,染平等性;

依於真如,無倒證入無有分別平等性故,能除雜染。

是名此中略所說義。

如是十種入一切法第一義智成上品故,極圓滿故,超過第七雜清淨住,得入第八純 清淨住。

#### 十種人一切法第一義智

- 1 善集慧方便
- 2 善清淨諸行
- 3 集助道法
- 4 善起大願力
- 5 善加如來力加故
- 6 自善根力得力故
- 7 常念隨順如來力、無畏、不共佛法故
- 8 善淨深心覺故
- 9 成就福德智慧力故
- 10 大慈悲等不捨一切眾生行故

2 住此住中,於無生法,證得菩薩第一最勝極清淨忍。此復云何? 謂諸菩薩由四尋思,於一切法正尋思已,

若時獲得四如實智,如實了知一切諸法,爾時一切邪分別執皆悉遠離。 觀一切法,於現法中隨順一切雜染無生;

觀彼先時一切所有邪分別執因所生法,於當來世一切無餘永不復生。

此四尋思、四如實智,廣說如前真實義品。 此如實智,始從勝解行住乃至有加行有功用無相住,未極清淨; 今此住中已極清淨,是故說言:於無生法,證得菩薩第一最勝極清淨忍。

- 4 是諸菩薩得此忍故,得甚深住。
- 3 先於第一無相住中,四種災患今悉除斷。
  - 1除斷於無相中有加行有功用事。
  - 2 除斷於上清淨住精勤思慕。
  - 3除斷於一切種利有情事有大堪能精勤思慕。
  - 4除斷有微細想現在前行。

是故此住名極清淨。

- 5 又此菩薩於甚深住極生愛樂,即於如是法門流中,蒙諸如來覺悟勸導,授與無量引發門智神通事業。
- 6 如是蒙佛覺悟勸導,引發無量分身妙智,得十自在。如經廣說,應知其相。

7 得自在故,隨所欲住,如意能住;隨樂安住靜慮、解脫等諸心住,如意能住;若暫思惟一切食等諸資生具,悉皆成辦,一切世間工業明處,如其所欲悉能現行;普於一切能感生業,及於一切受生處所,皆隨所欲自在往生;隨所愛樂,一切神通所作事業皆能起作;一切妙願,隨其所欲皆得稱遂;隨於事物發起勝解,如所欲為皆成無異;隨所欲知所知境界皆如實知;普於一切名句文身得隨所欲;於一切法正安立中皆得善巧。

- 8 如是菩薩獲得自在,從是已去,所得自在所作勝利,廣說如經,應知其相。 又能棄捨麤見諸佛,恆常無間不離見佛。
- 9 其餘所有善根清淨,金喻、光喻,如經應知。

此住菩薩 10 受生、11 威力諸殊勝事,皆如經說,應知其相。

當知是名略說菩薩無加行無功用無相住。謂

1 入一切法第一義智成滿得入故
2 得無生法忍故
3 除斷一切災患故
4 逮得菩薩甚深住故
5 於法門流,蒙佛授與無量引發門智神通事業故
6 悟入無量分身智故
7 得自在故
8 領受所得自在勝利故
9 善根清淨故
10 受生故
11 威力故

若廣宣說,如十地經不動地說。

於此地中,捨先所有有加行、有功用道,其心昇上無加行、無功用、任運而轉不動勝道,是故此地名不動地。

即由此義,當知說名無加行無功用無相住。

#### ◆ 無礙解住

11無礙解住 9善慧地

云何菩薩無礙解住?

- 1 調諸菩薩,於甚深住不生喜足,復於增上智殊勝性愛樂隨入。
- 2是諸菩薩於諸法中起智加行,應為他說一切種法。
- 3 普於一切說法所作皆如實知。

當知此中說法所作,謂於一切近稠林行,如此雜染、如此清淨,由此雜染、由此清淨,若所雜染、若所清淨,若非一向、若是一向、若通二種,如是一切皆如實知。如是菩薩,於說法中方便善巧,於說所作方便善巧,於一切種成大法師,獲得無量陀羅尼門,於一切種音詞支具剖析善巧,辯才無盡。

4 成就如是法陀羅尼領受堪能菩薩,由此勝無礙解引發言辭,能坐如是微妙法座。若於是中、若於是處宣說正法盡所有門,若由此故,

於諸有情 1 勸導、2 慰喻、3 安處事業,此等堪能皆悉成就。

如是一切, 廣說如經, 應知其相。

5 善根清淨、6 受生、7 威力諸殊勝事,亦廣如經,應知其相。

#### 當知是名略說菩薩無礙解住。謂

- 1 於甚深寂靜解脫不生喜足入勝進故
- 2 於諸法中起智加行宣說法故
- 3 此所作事如實知故
- 4 得不思議大法師故
- 5 善根清淨故
- 6 受生故
- 7 威力故

若廣宣說,如十地經善慧地說。

由此地中,一切有情利益安樂意樂清淨,逮得菩薩無礙解慧,由此善能宣說正法,是故此地名善慧地。

即由此義,當知復名無礙解住。

#### ◆ 最上成滿菩薩住

12最上成滿菩薩住 10法雲地

云何菩薩最上成滿菩薩住?

- 1 調諸菩薩,無礙解住一切行相遍清淨已,堪為法王受法灌頂。
- 2 得離垢等無量無數勝三摩地,作彼所作一切智智殊勝灌頂後三摩地現在前故, 得一切佛相稱妙座、身諸眷屬,得大光明,往來普照一切行相,
- 一切智智灌灑其頂。
- 3 既灌頂已, 普能引導所化有情。
- 4 於彼解脫方便佛事得如實智,逮得無量無邊解脫、陀羅尼門、大神通力, 及此增上大念、大智增上引發訓辭安立,及大神通增上引發。
- 5 善根清淨、6 受生、7 威力諸殊勝事,一切如經,應知其相。

當知是名略說最上成滿菩薩住。

若廣宣說,如十地經法雲地說。

是諸菩薩住此地中,諸菩薩道皆得圓滿,菩提資糧極善周備。從諸如來大法雲所,堪能領受其餘一切有情之類難可領受最極廣大微妙法雨。

又此菩薩,自如大雲,未現等覺無上菩提。

若現等覺無上菩提,能為無量無邊有情等兩無比微妙法兩,殄息一切煩惱塵埃,能令種種善根稼穡生長、成熟。

是故此地名法雲地。

即由此義,當知復名最上成滿菩薩住。

如是所說後後住中支分功德,非前前住一切都無,然下品故不墮其數。當知即彼展轉修習成中上品,於餘後地證得成滿,方乃建立。

又即於此一一住中,經多俱胝百千大劫,或過是數方乃證得及與成滿。

然一切住總經於三無數大劫,方得圓證。

謂經第一無數大劫,方乃超過勝解行住,次第證得極歡喜住。

此就恆常勇猛精進,非不勇猛勤精進者。

復經第二無數大劫,方乃超過極歡喜住,乃至有加行有功用無相住,

次第證得無加行無功用無相住。此即決定,以是菩薩得淨意樂,決定勇猛勤精進故。 復經第三無數大劫,方乃超過無加行無功用無相住及無礙解住,證得最上成滿菩薩 住。

當知此中,略有二種無數大劫。

- 1日夜月半月等算數方便,時無量故,亦說名為無數大劫。
- 2 大劫算數方便,超過一切算數之量,亦說名為無數大劫。

若就前說無數大劫,要由無量無數大劫,方證無上正等菩提。若就後說無數大劫,但經於三無數大劫,便證無上正等菩提,不過此量。

若正修行最上上品勇猛精進,或有能轉眾多中劫,或有乃至轉多大劫, 當知決定無有能轉無數大劫。

又由如是所說十二諸菩薩住,經三無數大劫時量,能斷一切煩惱障品所有麤重, 及斷一切所知障品所有麤重。

於三住中,當知能斷煩惱障品所有麤重。謂

於極歡喜住中,一切惡趣諸煩惱品所有麤重皆悉永斷,一切上中諸煩惱品皆不現行。 於無加行無功用無相住中,

一切能障一向清淨無生法忍諸煩惱品所有麤重皆悉永斷,一切煩惱皆不現前。

於最上成滿菩薩住中,當知一切煩惱習氣隨眠障礙皆悉永斷,入如來住。

#### 當知一切所知障品所有麤重,亦有三種。

| 1 在皮麤重 | 極歡喜住皆悉已斷      |
|--------|---------------|
| 2 在膚麤重 | 無加行無功用無相住皆悉已斷 |
| 3 在肉麤重 | 如來住中皆悉已斷      |

當知此中,

在皮麤重,極歡喜住皆悉已斷;

在膚麤重,無加行無功用無相住皆悉已斷;

在肉麤重,如來住中皆悉已斷,得一切障極清淨智。

於三住中,煩惱、所知二障永斷;

所餘諸住,如其次第,修斷資糧。

#### □ 十一清淨

即於如是十三住中,當知略有十一清淨。謂

- 1於第一種性住中,種性清淨。
- 2 於其第二勝解行住,信勝解淨。
- 3 於其第三極歡喜住,勝意樂淨。
- 4 於其第四增上戒住,增上戒淨。
- 5 於其第五增上心住,增上心淨。
- 6 於其第六第七第八增上慧住,無顛倒智發起清淨。
- 7 於其第九有加行有功用無相住,有加行行圓滿清淨。
- 8 於其第十無加行無功用無相住,真智神通引發清淨。
- 9 於第十一無礙解住,能正為他宣說法義無礙解淨。
- 10 於第十二最上成滿菩薩住中,入一切種一切所知妙智清淨。
- 11 於第十三如來住中,一切煩惱及所知障并諸習氣究竟清淨。

| 菩薩十二種住        |
|---------------|
| 1種姓住          |
| 2勝解行住         |
| 3極歡喜住         |
| 4增上戒住         |
| 5增上心住         |
| 6覺分相應增上慧住     |
| 7諸諦相應增上慧住     |
| 8緣起流轉止息相應增上慧住 |
| 9有加行有功用無相住    |
| 10無加行無功用無相住   |
| 11無礙解住        |
| 12最上成滿菩薩住     |
| 13如來住         |

如前菩薩功德品中所說八法能攝大乘,當知在此十三住攝。謂

於第一第二住中,於菩薩藏1生信、2勝解、3聽受、思惟;

第三住中,5得勝意樂,趣向前行勝修行相;

於餘一切乃至有加行有功用無相住中,6得修廣大;

於上三種淨行所攝菩薩住中,7修果成滿;

如來住中,當知8獲得究竟出離。

當知菩薩十二種住,隨其次第類聲聞住。

- 1 如諸聲聞,自種性住,當知菩薩初住亦爾。
- 2 如諸聲聞,趣入正性離生加行住,當知菩薩第二住亦爾。
- 3 如諸聲聞,已入正性離生住,當知菩薩第三住亦爾。
- 4 如諸聲聞,已得證淨聖所愛味,為盡上漏增上戒學住,當知菩薩第四住亦爾。
- 5 如諸聲聞,依增上戒學引發增上心學住,當知菩薩第五住亦爾。
- 678 如諸聲聞,如其所得諸聖諦智增上慧學住,當知菩薩第六第七第八住亦爾。
- 9 如諸聲聞,善觀察所知無相三摩地加行住,當知菩薩第九住亦爾。
- 10 如諸聲聞,成滿無相住,當知菩薩第十住亦爾。
- 11 如諸聲聞,從此出已,入解脫處住,當知菩薩第十一住亦爾。
- 12 如諸聲聞,具一切相阿羅漢住,當知菩薩第十二住亦爾。

## 第三持究竟瑜伽處

### ■ 6生

諸菩薩生,略有五種,攝一切生。於一切住,一切菩薩受無罪生,利益安樂一切有情。何等為五?

1 除災生 2 隨類生

3 大勢牛

4 增上生

5最後生

| 初持堬伽處    | 1 持     |
|----------|---------|
| 第二持隨法瑜伽處 | 2 相     |
|          | 3分      |
|          | 4 增上意樂  |
|          | 5 住     |
| 第三持究竟瑜伽處 | 6 生     |
|          | 7 攝受    |
|          | 8地      |
|          | 9 行     |
|          | 10 建立   |
| 第四持次第瑜伽處 | 菩薩地修學次第 |
|          |         |

### □ 1 除災生

云何菩薩除災生?

饑饉

◎ 謂諸菩薩,或1大願力、或2自在力,於諸饑饉厄難曠野正現前時,為令眾生少 用功力而得存濟,於大魚等種類中生;身形廣大,隨所生處,以自身肉普給一切 饑餓眾生,皆令飽滿。

疾疫

◎ 於諸有情眾多疾疫正現前時,以大願力得自在力,持有神驗諸明呪力,攝受廣大 良藥王身,息除一切有情疾疫。

戰諍:

◎ 於諸有情鄰國戰諍互相逼惱正現前時,以大願力得自在力,作大地主,具大勢力, 以法正治方便善巧,息除鄰國戰諍逼惱。

建諍

- ◎於諸有情互相違諍正現前時,以大願力得自在力,發誠信言,往返和好除其怨結。
- ◎於諸眾生遭遇惡王非理縛錄、治罰、逼迫身心擾亂正現前時,以大願力得自在力, 生彼王家,作如法王,哀愍眾生,息除一切逼惱苦事。

邪見 惡行

◎若諸有情起諸邪見,造諸惡行,隨一天處深生信解; 哀愍彼故,以大願力得自在力,生彼天處,方便斷除邪見惡行。

是名略說菩薩除災生。

若廣宣說,以大願力得自在力,哀愍為先,於彼彼處受種種生,當知無量。

#### □ 2 隨類生

云何菩薩隨類生?謂諸菩薩,以1大願力2得自在力,

生於種種傍生趣類天、龍、藥叉、阿素洛等展轉謀害違諍類中,

或生邪見婆羅門中,

或生樂行惡行類中,

或生喜樂邪命類中,

或生最極耽著諸欲、信解諸欲有情類中。

為欲除彼諸過失故,往彼有情同分中生而為上首。為上首已,方便化導。

- 1 彼所行惡,菩薩不行;彼不行善,菩薩現行。
- 2 為欲令彼現行善故,為說正法。

由是菩薩與彼 1 現行不同分故, 2 說正法故, 方便善巧除彼有情所有過失。 是名略說菩薩隨類生。

廣說如前,當知無量。

185

#### □ 3 大勢生

云何菩薩大勢生?

調諸菩薩稟性生時,所感1壽量、2形色、3族姓、4自在、5富等諸異熟果,

一切世間最為殊勝。

此異熟果所作事業,自他利品已廣宣說。[p13]

是名略說菩薩大勢生。

若廣宣說,彼彼類中受大勢生,當知無量。

1 壽量

2 形色

3 族姓

4 自在 5 富

#### □ 4 增上生

云何菩薩增上生?

調諸菩薩,始從第一極歡喜住,乃至第十最上成滿諸菩薩住,

如前所說差別受生,今於此中名增上生。

謂最初住作轉輪王,王贍部洲,得大自在;乃至第十最上成滿諸菩薩住,作大自在,

過色究竟,一切生處最為殊勝,唯有已得最上成滿諸菩薩住摩訶薩眾得生其中。

彼諸菩薩,即由此業增上所感,是名略說菩薩增上生。

若廣宣說,當知無量。

| 七地     | 十三住           | 十地    |
|--------|---------------|-------|
| 1種姓地   | 1種姓住          |       |
| 2勝解行地  | 2勝解行住         |       |
| 3淨勝意樂地 | 3極歡喜住         | 1歡喜地  |
| 4行正行地  | 4增上戒住         | 2離垢地  |
|        | 5增上心住         | 3發光地  |
|        | 6覺分相應增上慧住     | 4燄慧地  |
|        | 7諸諦相應增上慧住     | 5極難勝地 |
|        | 8緣起流轉止息相應增上慧住 | 6現前地  |
|        | 9有加行有功用無相住    | 7遠行地  |
| 5決定地   | 10無加行無功用無相住   | 8不動地  |
| 6決定行地  | 11無礙解住        | 9善慧地  |
| 7到究竟地  | 12最上成滿菩薩住     | 10法雲地 |
|        | 13如來住         |       |

#### □ 5 最後生

云何菩薩最後生?

調諸菩薩於此生中,菩提資糧已極圓滿,1或生婆羅門大國師家,2或生剎帝利大國 王家,能現等覺阿耨多羅三藐三菩提,廣作一切佛所作事,是名略說菩薩最後生。 若廣宣說,當知無量。

若諸菩薩,於去來今清淨仁賢妙善生處曾當現生,一切皆此五生所攝。

除此無有若過若增。唯除凡地菩薩受生。

何以故?此中意取有智菩薩,諸所受生為五生故。

如是諸生,大菩提果之所依止,令諸菩薩疾證無上正等菩提。

1除災生

2 隨類生

3 大勢生

4增上生

5 最後生

### ■ 7 攝受

1 六種攝受

2十二種艱難

#### □ 六種攝受

於一切住菩薩行中,當知菩薩略有六種於諸有情無倒攝受。 何等為六?

- 1 頓普攝受
- 2 增上攝受
- 3 攝取攝受
- **4** 長時攝受
- 5 短時攝受
- 6 最後攝受

#### ◆ 1 頓普攝受

云何菩薩於諸有情頓普攝受?

調諸菩薩初發心時,攝受一切諸有情界皆為眷屬。作是思惟:

「我當於彼隨能隨力,作一切種利益安樂饒益之事。」

膀所思惟,皆如是作。

是名菩薩於諸有情頓普攝受。

### ◆ 2 增上攝受

云何菩薩於諸有情增上攝受?謂諸菩薩:

- 1或為家主,攝受父母、妻子、奴婢、僮僕、作使;
- 2 或為國王,攝受一切所統僚庶。

菩薩如是發起增上攝受想已,於所攝受,隨攝受儀、隨菩薩儀業用而轉。

- 1 若為家主,
  - a 於其父母,種種方便勸修諸善;隨時供養,曾無懈廢;善識其恩,善知酬報; 於父母心善能隨順;於法於義隨自在轉。
  - b 於其妻子、奴婢等類,隨時恣與如法衣食;於諸事業終不逼切;雖有違犯, 而能堪忍;彼若疾病,正能瞻療;於諸善事勸令修習;隨時賜與殊勝財物,愛 語慰喻;不生奴婢、作使等想,瞻敬養育其若自身。
- 2 若為國王,

不行黜罰,不用刀杖,而能正化;

以法以財用作饒益;

依本土田而自食用,不以凶力侵掠他境;

隨能隨力於諸有情勸止諸惡,教修諸善;

視諸眾生,如父於子;

於他有情尚好等施,況自親屬而不均濟;

不行欺誑,所言誠諦;

遠離一切殺縛、捶打、治罰、逼迫、斷截等事。

是名菩薩於諸有情增上攝受。

#### ◆ 3攝取攝受

云何菩薩於諸有情攝取攝受?

謂諸菩薩正御徒眾,當知是名略說菩薩於諸有情攝取攝受。

若廣說者,由二因緣正攝徒眾,說名菩薩於諸有情攝取攝受。何等為二?

- 1以無染心正攝徒眾
- 2於自義利正教修習,非邪加行而陷逗之
- ✓ 又於一切應攝受中,其心平等,不墮偏當;
- ✔ 亦不於彼慳吝正法,不作師拳;
- ✓ 不於彼所希求承事恭敬供養;彼樂善故,自求作者,亦不遮止,為欲令其福德資糧得增長故;或遇餘時,亦於彼所承事供養。
- ✓ 若於其義未解了者,開悟令解;已解了者,轉令明淨。生起疑惑,隨為除斷。
- ✓ 若生惡作,善為開解。甚深義句,以慧通達,於時時間正為開顯。
- ✓ 於苦於樂與彼共同。
- ✓ 於他所為財利因緣,成就上品經營遽務,過於自事。
- ✓ 於他毀犯,隨時正舉令其覺悟,應時如理訶責、擯罰。
- ✔ 彼有疹疾,或有愁憂,終不棄捨,善權方便救療疹疾、開解愁憂。
- ✔ 於諸下劣形色、憶念、精進、智等,終不輕陵。
- ✔ 於時時間, 隨入勞倦, 如其所官為說正法。
- ✓ 於時時間,為令繫念於所緣境,與正教授。堪忍問難,不生憤發。
- ✔ 於彼戒行或等或增,終無減劣;亦不希求利養恭敬;具足悲愍;無掉無動;
- ✔ 戒、見、軌則、正命圓滿;
- ✓ 舒顏平視,遠離顰蹙,柔和善語,先言問訊,含笑為先;
- ✓ 於諸善品恆常修習,不行放逸,離諸懈怠。
- ✓ 即以是事教習徒眾,亦令自行轉更勝進。
- ✓ 菩薩不應於一切時攝取徒眾,亦非不攝,亦非變異。

是名菩薩於諸有情攝取攝受。

### ◆ 4長時攝受

云何菩薩於諸有情長時攝受?

調諸菩薩,於住下品成熟有情攝受饒益,當知說名長時攝受,以經久時方堪淨故。

### ◆ 5 短時攝受

云何菩薩於諸有情短時攝受?

調諸菩薩,於住中品成熟有情攝受饒益,當知說名短時攝受,非經久時方堪淨故。

#### ◆ 6 最後攝受

云何菩薩於諸有情最後攝受?

調諸菩薩,於住上品成熟有情攝受饒益,當知說名最後攝受,即於此生堪任淨故。

是名菩薩於諸有情略有六種無倒攝受。由此攝受,過去、未來、現在菩薩,於諸有情曾正攝受、當正攝受、現正攝受。除此無有若過若增。

#### □ 十二種艱難

菩薩如是於諸有情六種攝受無倒轉時,當知遭遇略十二種艱難之事, 聰叡菩薩於彼十二艱難之事當正覺了。 何等十二?

- 1 於多安住違犯有情,若罰、若捨,是名菩薩遭艱難事。
- 2 於惡有情為調伏故,方便現行辛楚加行,防自意樂不生煩惱,是名菩薩遭艱難事。
- 3 現可施物極為尠少,現來求者其數彌多,是名菩薩遭艱難事。
- 4 唯有一身, 眾多有情種種事業并現在前, 同時來請共為助伴, 是名菩薩遭艱難事。
- 5 居放逸處,若住世間可愛妙定,若生天上樂世界中,令心調善,是名菩薩遭艱難事。
- 6 常求遍作利有情事,而於此事無力無能,是名菩薩遭艱難事。
- 7於其愚癡、諂詐、剛彊諸有情所,若為說法、若復棄捨,是名菩薩遭艱難事。
- 8 常於生死見大過失,為度有情而不棄捨,是名菩薩遭艱難事。
- 9 未證清淨增上意樂,多分慮恐失念命終,是名菩薩遭艱難事。
- 10 未證清淨增上意樂,他來求乞第一最勝所可愛物,是名菩薩遭艱難事。
- 11 種種異見、種種勝解諸有情類,若別教誨、若總棄捨,是名菩薩遭艱難事。
- 12 常行最極不放逸行,而不應斷一切煩惱,是名菩薩遭艱難事。

#### 若諸菩薩遭遇如是諸艱難事,

- 1或於其中,應觀輕重,如其所應而作方便;
- 2 或於其中,應審揀擇補特伽羅;
- 3或於其中,攀緣勇猛攝受因轉,若發正願;
- 4或於其中,制御其心,不令流散;
- 5或於其中,安住其心猛利思擇,不生厭倦而自安忍;
- 6 或於其中,而行放捨;
- 7或於其中,發勤精進,熾然無懈;
- 8 或於其中,善巧方便而正修行。

菩薩如是於正對治方便善巧,雖遭一切諸艱難事正現在前,而無怯弱,自正能免。

### ■ 8地 (卷 49)

#### □七種地

如前所說十三住中,應知隨彼建立七地。前之六種,唯菩薩地;第七一種,菩薩、如來雜立為地。

十三住

1種姓住

2勝解行住

3極歡喜住

4增上戒住

5增上心住

11無礙解住

13如來住

6覺分相應增上慧住

7諸諦相應增上慧住

9有加行有功用無相住

10無加行無功用無相住

12最上成滿菩薩住

8緣起流轉止息相應增上慧住

七地

1種姓地

2勝解行地

4行正行地

5決定地

6決定行地

7到究竟地

3淨勝意樂地

何等為七?

| 1種性地    | 唯菩薩地   |
|---------|--------|
| 2 勝解行地  |        |
| 3 淨勝意樂地 |        |
| 4 行正行地  |        |
| 5 決定地   |        |
| 6 決定行地  |        |
| 7 到究竟地  | 菩薩、如來地 |

如是七種菩薩地中, 最後一種名為雜地。

前種性住,名種性地; 勝解行住,名勝解行地;

極歡喜住,名淨勝意樂地;

增上戒住、增上心住、三種增上慧住、有加行有功用無相住,名行正行地;

無加行無功用無相住,名決定地,此地菩薩墮在第三決定中故;

無礙解住,名決定行地;

最上成滿菩薩住及如來住,名到究竟地。

如來住地,於後建立佛法品中,當廣演說。

又諸菩薩略有三種墮於決定。何等為三。

一者安住種性墮於決定。二者發菩提心墮於決定。

十批

1歡喜地

2離垢地

3發光地

4燄慧地

6現前地

7遠行地

8不動地

9善慧地

10法雲地

5極難勝地

三者不虚修行墮於決定。(卷 46)

問:菩薩從勝解行地隨入淨勝意樂地時,云何超過諸惡趣等?

答:是諸菩薩依止世間清淨靜慮,於勝解行地已善積集菩提資糧;

於如前說百一十苦諸有情類修習哀愍,無餘思惟。

由此修習為因緣故,於彼色類諸有情所,得1哀愍意樂及2悲意樂。

由是因緣,為利惡趣諸有情故,誓居惡趣如己舍宅。

作是誓言:我若唯住如是處所,能證無上正等菩提,亦能忍受。

為除一切有情苦故,一切有情諸惡趣業,以淨意樂,悉願自身代彼領受苦異熟果。

為令畢竟一切惡業永不現行,一切善業常現行故,心發正願。

彼由修習如是世間清淨靜慮悲願力故,一切惡趣諸煩惱品所有**臟**重,於自所依皆得除遣。

由此斷故,菩薩不久獲得轉依,於諸惡趣所有惡業畢竟不作,於諸惡趣決定不往。

齊此菩薩,說名超過一切惡趣,亦名超過勝解行地,亦名已入淨勝意樂地。

#### □ 所治、能治安立十法

如前住品所說信等能淨修治諸住十法,今於此中,當知亦能淨修治地。 如是十法所有安立所治、能治略義次第,皆應了知。 謂彼十種淨修地法,能對治彼所對治法,故得安立。

#### 何等為十?

| 1 謂一切種全未發心,全未受持菩薩學處,是名為信所對治法;   | 信      | 意 |
|---------------------------------|--------|---|
| 對治彼故,安立於信。                      |        | 樂 |
| 2 於諸有情有損害心,是名為悲所對治法;對治彼故,安立於悲。  | 悲      | 清 |
| 3 於諸有情有瞋恚心,是名為慈所對治法;對治彼故,安立於慈。  | 慈      | 淨 |
| 4 於身命財有所顧戀,是名為捨所對治法;對治彼故,安立於捨。  | 捨      | 加 |
| 5 於諸有情希求報恩,見彼邪行貪著利養多有所作,是無厭倦所對治 | 無倦     | 行 |
| 法;對治彼故,安立無倦。                    |        | 清 |
| 6 無有方便善巧加行,是善知論所對治法;對治彼故,立善知論。  | 善知論    | 淨 |
| 7 性不柔和,不於他心隨順而轉,是名善知一切世間所對治法;   | 善知一切世間 |   |
| 對治彼故,安立善知一切世間。                  |        |   |
| 8 於修善法放逸懈怠,是名慚愧所對治法;對治彼故,安立慚愧。  | 慚愧     |   |
| 9 於其長時種種猛利無間無斷生死大苦深生怯弱,當知是名堅力持性 | 堅力持性   |   |
| 所對治法;對治彼故,所以安立堅力持性。             |        |   |
| 10 於大師所猶豫疑惑,當知是名供養如來所對治法;       | 供養如來   |   |
| 對治彼故,所以安立供養如來。                  |        |   |
|                                 |        |   |

如是且說所治、能治安立十法。

云何復名如是略義?謂此十法略顯二義。

- 1 顯示意樂清淨
- 2 顯示加行清淨

當知前三,顯示菩薩意樂清淨;其餘七種,顯示菩薩加行清淨。

如是十法次第云何? 謂諸菩薩,

- 1 於大菩提先深淨信。
- 2 次於有苦諸有情類,發起悲愍。
- 3 起悲愍時,如是誓願:我應拔濟一切有情,令其安樂,而起慈心。
- 4 起慈心已,一切能捨,於身命財無所顧戀。
- 5 無顧戀已,即為彼義精勤加行,無有厭倦。
- 6無厭倦已,善知諸論。
- 7善知論已,如世間轉即如是知。
- 8 知世間已,若自煩惱率爾現行,深生慚愧。
- 9 生慚愧已,不隨煩惱自在而行,便能獲得堅力持性。
- 10 由正獲得堅力持性,於正加行能無退轉,無量善法運運增長, 能於如來奉獻上妙正行供養、財敬供養,是故最後供養如來。

是名十法次第修證。當知如是十種善法,於一切地能淨修治。

### ■ 9行

菩薩始從勝解行地,乃至最後到究竟地,於此一切菩薩地中,當知略有四菩薩行。 何等為四?

- 1波羅蜜多行
- 2 菩提分法行
- 3神通行
- 4 成熟有情行

#### □ 1 波羅蜜多行

前說六種波羅蜜多,及方便善巧波羅蜜多、願波羅蜜多、力波羅蜜多、智波羅蜜多,如是十種波羅蜜多,總名波羅蜜多行。

|        | (多 )心心及能量多自                |
|--------|----------------------------|
| 1施     |                            |
| 2 戒    |                            |
| 3 忍    |                            |
| 4 精進   |                            |
| 5 靜慮   |                            |
| 6 慧    |                            |
| 7 方便善巧 | 如前所說十二行相方便善巧,當知說名方便善巧波羅蜜多。 |
| 8 願    | 如前所說五種大願,當知名願波羅蜜多。         |
| 9力     | 所有十力加行清淨,當知名力波羅蜜多。         |
| 10 智   | 於一切法如實安立清淨妙智,當知名智波羅蜜多。     |

#### 今於此中,

能取勝義無分別轉清淨妙慧,當知名慧波羅蜜多。 能取世俗有分別轉清淨妙智,當知名智波羅蜜多。

如是名為二種差別。

#### 復有異門。謂

無量智,當知說名方便善巧波羅蜜多。 希求後後智殊勝性,當知名願波羅蜜多。 一切魔怨不壞道性,當知名力波羅蜜多。 如實覺了所知境性,當知名智波羅蜜多。

#### □ 2 菩提分法行

四念住等所有一切三十七種菩提分法、四種尋思、四如實智,皆如前說,總名菩薩菩提分法行。

#### □ 3 神通行

如前所說威力品中,菩薩所有六種神通,是名神通行。

#### □ 4 成熟有情行

如前所說二種無量。1 所調伏界無量,2 調伏方便界無量。及成熟品中所說 3 一切成熟有情,總名菩薩成熟有情行。

如是四種菩薩妙行,當知普攝一切菩薩所行善行。

#### □ 波羅蜜多建立因緣

應知此中,施等十法,

經三大劫阿僧企耶,長時修習乃圓證故

自性清淨體殊勝故

過餘一切世間聲聞、獨覺善根,攝受最勝菩提果故

如是十法最極長時乃能圓證,自性最極清淨殊勝,能得最極菩提妙果, 是故說名波羅蜜多。

應知如是波羅蜜多,由三因緣次第建立。 何等為三?

- 1 由對治故
- 2 由生起故
- 3 由異熟果故

#### ◆ 1 由對治故

云何如是波羅蜜多,由對治故,次第建立?

謂1慳、2惡行、3於諸有情怨恨逼惱、4懈怠、5散亂、6闇鈍愚癡·如是六法能障菩提;施等六法能為對治,如其所應,建立六種波羅蜜多。

當知所餘波羅蜜多即此所攝。

如是名為由對治故,次第建立。

#### ◆ 2 由生起故

云何如是波羅蜜多,由生起故,次第建立?

謂諸菩薩, 先於財位無所顧戀, 棄家諸欲, 受淨尸羅。

敬重戒故,能忍他惱,不惱於他。

受持淨戒修習忍已,戒淨無動,無間無斷,於諸善品勤修加行。

如是修習勤精進故,離諸放逸,能觸妙善心一境性。

心得定故,如實了知,觀見一切所知境界。

當知是名由生起故,次第建立。

### ◆ 3 由異熟果故

云何如是波羅蜜多,由異熟果,次第建立? 謂諸菩薩於現法中,精勤修學施等善法,

由是因緣,於當來世,

獲得種種外妙珍財無不圓滿,當知是施波羅蜜多因力所作。 獲得內五自體圓滿,是餘戒等波羅蜜多因力所作。

#### 云何內五自體圓滿?

- 1 調善趣攝若天若人,於餘有情壽等殊勝,當知是名第一圓滿。
- 2 若有俱生於善加行常無厭倦,堪忍他惱,不樂惱他,當知是名第二圓滿。
- 3 若有俱生普於一切所作事業堅固勇猛,當知是名第三圓滿。
- 4 若有俱生性薄塵穢,於其自心能自在轉,心有堪能於一切義速證通慧,當知是 名第四圓滿。
- 5 若有俱生於一切義其慧廣大聰敏捷利,當知是名第五圓滿。

應知是名由異熟果,如是六種波羅蜜多次第建立。

由前四種波羅蜜多資糧、自性、眷屬、守護,當知圓滿修諸菩薩增上戒學;

由其靜慮波羅蜜多,當知圓滿修諸菩薩增上心學;

由其般若波羅蜜多,當知圓滿修諸菩薩增上慧學。

過此三上,更無菩薩學道可得,是故此三普攝一切菩薩學道。 由此建立波羅蜜多唯有六種,除此無有若過若增。

又諸菩薩略有四種所應作事,由是普攝一切所作。 何等為四?

- 1 為證菩提修諸善行
- 2 由此為先達真實義
- 3 圓證威力
- 4成熟有情

如是四種菩薩所作,當知是先所說四行,如其次第所為所立。 是故過此,更不建立有諸餘行。

### ■ 10 建立

依如來住及依如來到究竟地,諸佛世尊有百四十不共佛法。 謂諸如來三十二大丈夫相、八十隨好、四一切種清淨、十力、四無所畏、三念住、 三不護、大悲、無忘失法、永害習氣,及一切種妙智。

| 1三十二大丈夫相 | 32  |
|----------|-----|
| 2八十隨好    | 80  |
| 3 四一切種清淨 | 4   |
| 4十力      | 10  |
| 5 四無所畏   | 4   |
| 6三念住     | 3   |
| 7三不護     | 3   |
| 8大悲      | 1   |
| 9 無忘失法   | 1   |
| 10 永害習氣  | 1   |
| 11一切種妙智  | 1   |
|          | 140 |

194

# □ 1 三十二大丈夫相 云何如來三十二種大丈夫相?

30 睫如牛王

31 其頂上現鳥瑟膩沙

| 何如來三十二種大丈夫相?               |
|----------------------------|
| 1 具大丈夫足善安住等案地相,是大丈夫大丈夫相    |
| 2 於雙足下現千輻輪,轂輞眾相無不圓滿        |
| 3 具大丈夫纖長指相                 |
| 4 足跟趺長                     |
| 5 手足細軟                     |
| 6 手足網縵                     |
| 7 立手摩膝                     |
| 8 豎泥耶腨                     |
| 9身不僂曲                      |
| 10 勢峰藏密                    |
| 11 身相圓滿如諾瞿陀                |
| 12 常光一尋                    |
| 13 身毛上分                    |
| 14 身諸毛孔一一毛生,如紺青色螺文右旋       |
| 15 身皮金色                    |
| 16 身皮細滑,塵垢不著               |
| 17 於其身上兩手、兩足、兩局及項七處皆滿      |
| 18 其身上半如師子王                |
| 19                         |
| 20 髆間充實                    |
| 21 身分洪直                    |
| 22 具四十齒,皆悉齊平               |
| 23 其齒無隙                    |
| 24 其齒鮮白                    |
| 25 頷如師子                    |
| 26 其舌廣薄,若從口出,普覆面輪及髮邊際      |
| 27 於諸味中得最上味                |
| 28 得大梵音,言辭哀雅能悅眾意,譬若羯羅頻迦之音, |
| 其聲雷震猶如天鼓                   |
| 29 其目紺青                    |
|                            |

32 眉間毫相其色光白,螺文右旋,是大丈夫大丈夫相

#### □ 2 八十隨好

云何如來八十隨好?

謂兩手足具二十指及以節爪并皆殊妙,是即名為二十隨好。

兩手、兩足表裏八處,手四足四并皆殊妙,是即名為八種隨好。

兩踝、膝、股六處殊妙,是即名為六種隨好。

兩臂、肘、腕六處殊妙,是即名為六種隨好。

腰、縫殊妙,各一隨好。兩核殊妙,為二隨好。

陰藏殊妙,為一隨好。

兩臀殊妙,為二隨好。

臗、臚、臍三并皆殊妙,各一隨好。

兩脅、腋、乳并皆殊妙,為六隨好。

腹、胸、項、脊,各一隨好。

如是所說,除頸已上,於下身分六十隨好。

上下齒鬘并皆殊妙,為二隨好。

[齒\*虚]齶殊妙,為一隨好。

兩唇眷屬并皆殊妙,為二隨好。

頤善圓滿,為一隨好。

兩頰圓滿善安其所,為二隨好。

兩目眷屬并皆殊妙,為二隨好。

兩眉殊妙,為二隨好。

其鼻二孔并皆殊妙,為二隨好。

其額殊妙,為一隨好。

角鬢、兩耳并皆殊妙,為四隨好。

頭髮殊妙,為一隨好。

如是所說,從頸已上二十隨好。

前有六十,後有二十,總合說為八十隨好。

如是諸相及諸隨好,若諸菩薩始入淨勝意樂地時,已得異熟。

從此已上,諸相隨好,展轉獲得殊勝清淨。

當知乃至坐菩提座,方乃證得其餘所有四一切種妙清淨等不共佛法,善淨圓滿。若下劣者,先菩薩時亦已成就。

始從清淨勝意樂地,一切所有菩提資糧無有差別,能感一切相及隨好。

又此一切菩提資糧略有二種,謂去菩提若遠、若近。

此中遠者,謂未獲得諸相、隨好異熟果時。

所言近者,謂初獲得諸相、隨好異熟果時,或從此上,展轉獲得殊勝清淨。

又薄伽梵由所化力,為眾宣說造種種業, 感得如是相、隨好果。何以故? 所化有情於其種種惡業現行深生喜樂。

如是種種現行惡業是所對治, 感相、 隨好種種善業是能對治。

彼聞如是種種殊勝大果勝利,便於如是大果勝利深生愛樂;

由是因緣,當離諸惡,當修諸善,是故為說。

#### 廣如諸相素怛纜說:

- ✓ 謂諸菩薩,於戒禁忍及惠捨中善安住故,咸得足下善安住相。
- ✓ 於其父母種種供養,於諸有情諸苦惱事種種救護,由往來等動轉業故, 感得足下千輻輪相。
- ✓ 於他有情遠離損害及不與取;於諸尊長先語省問,恭敬、禮拜、合掌、起迎, 修和敬業;於他有情深心所喜所愛財位不令乏短;及能摧伏自憍慢故; 咸大丈夫纖長指相。
- ✓ 即上所說感三相業,總能感得足跟趺長,是前三相所依止故。
- ✓ 由四攝事,攝諸尊長,是故咸得手足網縵。
- ✓ 奉施尊長塗身、按摩、沐浴、衣服,是故感得手足細軟。
- ✔ 修諸善法不生喜足,令諸善法展轉增長,是故感得立手摩膝。
- ✓ 自於正法如實攝受,令得究竟,廣為他說;及正為他善作給使;是故感得緊泥耶腨。
- ✓ 於其正法漸次等顯續索轉故,於身語意種種惡業皆能止息, 於疾病者卑屈瞻侍,給施良藥,病力羸頓能正策舉,飲食知量,於諸欲中曾不 低下,是故感得身不傳曲。
- ✓ 於被他擯無依有情,以法以正慈悲攝受,修習慚愧,施他衣服,是故感得勢峰藏密。
- ✓ 於身語意能自防禁,於自攝受及諸飲食皆善知量,施病醫藥,於不平等事業攝受及不平等所受用中皆不隨轉,於界互違能令隨順,是故咸得身相圓滿如諾瞿陀。
- ✓ 由業感得立手摩膝,即能感得身毛上分。
- ✓ 自善觀察,親近明智,能思微義,尊所居處能淨修治,敷舉沐浴。唯一住故,依一友故,入微義故,草葉等穢能蠲除故,又能除去客塵垢故, 咸身毛孔一一毛生,如紺青色螺文右旋。
- ✓ 能施悅意發喜飲食、騎乘、衣服、莊嚴具等資身什物,離諸忿恚, 是故感得身皮金色、常光一尋。
- ✓ 由此業感身諸毛孔——毛生,當知即此復能感得身皮細滑,塵垢不著。
- ✓ 以其廣多上妙清淨餚饌飲食,惠施大眾皆令充足,由此感得於其身上七處皆滿。
- ✓ 於諸有情隨所生起如法所作,能為上首而作助伴,離於我慢,無諸獷悷,能為有情遮止無利,安立有利,

由此感得其身上半如師子王。於一切事稟性勇決,如師子故。

- ✓ 即由此業,當知復感局善圓滿、髆間充實。
- ✓ 由此業感纖長指相,復即感得身分洪直。
- ✓ 遠離一切破壞親友離間語言,若諸有情已乖離者,能令和合, 由此咸得具四十齒皆悉齊平,其齒無隙。
- ✓ 修欲界慈,思惟法義,由此感得其齒鮮白。
- ✓ 若諸有情有所希冀,隨其所樂,正捨珍財,由此感得頷如師子。
- ✓ 視諸有情猶如己子,愛念救護,淨信哀愍,給施醫藥澄淨無穢, 由此感得於諸味中得最上味。施法味故,嘗法味故,能淨修治變壞味故。
- ✓ 於離殺等五種學處,能自受護,亦勸他受。修悲心故,於大法受能正行故, 由此感得其頂上現烏瑟膩沙、其舌廣薄普覆面輪。
- ✓ 常修諦語、愛語、時語,及以法語,由是因緣,得大梵音,言辭哀雅能悅眾意, 譬若羯羅頻迦之音,其聲雷震猶如天鼓。
- ✓ 普於世間恆常修習慈心悲哀,如父如母,由此感得其目紺青、睫如牛王。
- ✓ 於有德者如實讚歎稱揚其美,由此感得眉間毫相其色光白,螺文右旋。

如是一切三十二種大丈夫相無有差別,當知皆用淨戒為因而能感得。 何以故?

若諸菩薩毀犯淨戒,尚不能得下賤人身,何況能感大丈夫相。 當知此中,其頂上現烏瑟膩沙,及以如來無見頂相,合立一種大丈夫相。 離此更無別可得故。如是且說能感相似三十二相種種業因廣建立已。

復次,略說在家、出家二分菩薩,所有四種善修事業,當知能感一切相好。 謂於此中:

| ログコンヘンロー |                                |
|----------|--------------------------------|
| 決定修作     | 能感足下善安住相。                      |
| 委悉修作     | 能感足下千輻輪相、立手摩膝、手足網縵、身皮細滑、於其身上七處 |
|          | 皆滿、肩善圓滿、髆間充實、身分洪直、其舌廣薄。        |
| 恆常修作     | 感纖長指、足跟趺長、身不僂曲、其身圓滿如諾瞿陀、其齒無隙。  |
| 無罪修作     | 能感餘相。                          |

#### 當知此中,

- ✓ 於諸有情無損加行,由此能感手足細軟、身皮細滑。
- ✓ 於諸善中次第加行、應時加行,由此感得瑿泥耶腨。
- ✓ 深生歡喜,極光淨心現行諸善, 由此感得常光一尋、身皮金色、其齒鮮白、眉間白毫。
- ✓ 不依稱譽聲頌修善,覆藏己德,由此能感勢峰藏密。
- ✓ 所修善根迴向菩提,由此感得身毛上分、具四十齒皆悉齊平、於諸味中得最上味、 其頂上現烏瑟膩沙。
- ✔ 修善無厭無劣加行,由此感得其身上分如師子王、頷如師子。
- ✓ 於諸有情,以利益心平等瞻視,得齒齊平、目紺青色、睫如牛王。
- ✓ 於下劣善不生喜足,起勝加行,由此因緣,得大梵音,言辭哀雅能悅眾意,譬若 羯羅頻迦之音,其聲雷震猶如天鼓。

如是四種善修事業,能得菩薩三十二種大丈夫相殊勝清淨。

當知如是三十二種大丈夫相、八十隨好,菩薩若在種性地中,唯有種子依身而住。

菩薩若在勝解行地,始能修彼能得方便。 菩薩若在清淨增上意樂地中,乃名為得。 菩薩若在諸餘上地,如是相好轉勝清淨。 若在如來到究竟地,當知相好善淨無上。

如是諸相是有色故,劣中勝品諸有情類易了知故,雖有一切不共佛法皆得名為大丈夫相,唯立此為大丈夫相。

- ✓ 又即如是三十二種大丈夫相,由所依性能任持故,由極殊妙令端嚴故,說名隨好。
- ✓ 又於此中以要言之,一切有情福聚量等爾所福聚,能感如來一毛孔處。
- ✓ 乃至一切所有毛孔隨入福聚爾所福聚,能感如來一種隨好。
- ✓ 乃至一切所有隨好隨入福聚,增至百倍爾所福聚,能感如來相中一相。
- ✓ 乃至一切所有諸相隨入福聚,除白毫相、烏瑟膩沙,增至千倍爾所福聚, 能感如來眉間白毫。
- ✓ 乃至白毫隨入福聚,增至百千倍爾所福聚, 能感如來其頂上現烏瑟膩沙無見頂相。

- ✓ 乃至白毫隨入福聚,增至俱胝百千倍數爾所福聚,能感如來諸相、隨好所不攝餘 大法螺相。由此法螺隨如來欲發大音聲,普能遍告無邊無際諸世界中所化有情。
- ✓ 如是無量福德資糧修證圓滿,能感如來不可思議、無上無等、遍一切種最極圓滿 所攝自體。

又此能感諸相、隨好無量善業,當知略由三因緣故,說名無量。

- 1 謂經於三無數大劫,無間修習乃圓證故,名時無量。
- 2 於諸有情無量利益安樂意樂增上緣力所集成故,名為妙善意樂無量。
- 3無量善業差別品類所集成故,名品無量。

故言無量福德資糧修習圓證,能起如來諸相、隨好。

#### □ 3 四一切種清淨

云何如來四一切種清淨?

| E1147/E214 - 74 E17444 4 |                             |  |
|--------------------------|-----------------------------|--|
| 1一切種所依清淨                 | 謂一切煩惱品麤重并諸習氣,於自所依無餘永滅;又於自體, |  |
|                          | 如自所欲取住捨中自在而轉;是名一切種所依清淨。     |  |
| 2一切種所緣清淨                 | 謂於種種若化、若變、若所顯現一切所緣皆自在轉,是名一  |  |
|                          | 切種所緣清淨。                     |  |
| 3一切種心清淨                  | 謂如前說一切心麤重永滅離故,又於心中一切種善根皆積集  |  |
|                          | 故,是名一切種心清淨。                 |  |
| 4一切種智清淨                  | 謂如前說一切無明品麤重永滅離故,又遍一切所知境中智無  |  |
|                          | 障礙、智自在轉,是名一切種智清淨。           |  |

### □ 4十力

云何如來十力?

| 13//-//      |
|--------------|
| 1處非處智力       |
| 2 自業智力       |
| 3 靜慮解脫等持等至智力 |
| 4根勝劣智力       |
| 5 種種勝解智力     |
| 6種種界智力       |
| 7 遍趣行智力      |
| 8 宿住隨念智力     |
| 9 死生智力       |
| 10 漏盡智力      |

如是十種如來智力,當知廣如十力經說。

當知此中,諸有所言、所說、所宣,一切如實皆無虛妄,故名如來。

#### ◆ 1處非處智力

淨不淨果非不平等,如實轉因,是名為**處**,亦名**建立、**亦名**為依**、亦名**為起**。 淨不淨果不平等因,與上相違,是名**非處**。

遠離一切增上慢智,說名如實。

若一切智、若無滯智、若清淨智,當知說名遠離一切增上慢智。

如是一切智等諸句,當知如前最極無上菩提品記。

數之次第最居其首,故名**第一**。

以1無上故,2與一切種饒益一切有情功能具相應故,3畢竟勝伏一切魔怨大威力故, 說名為力。

攝受如實圓證因故,如其所欲皆能現行自在轉故,說名成就最上涅槃。

以無上故,說名為大。

八支聖道所證得故,遠離一切災患畏故,名仙尊位。

能自了知自所證故,說名自知。

既自證已,由哀愍心,廣為有情等開示故,名轉梵輪。何以故?

謂諸如來有是增語,說名為**梵**,亦名**寂靜**、亦名**清凉**。

最初能轉,從此已後餘復為餘,如是展轉梵所推運,周旋一切有情眾中,故名**梵輪**。 自顯 1 墮在最上施設無上大師圓滿攝故; 2 能說彼道對治一切餘邪道故; 3 於道怨敵 異論現前無怯弱故; 4 為欲勝伏一切他論,宣揚廣大無上論故; 名**大眾中正師子吼**。

以要言之, 當知此中,

顯發、辯了、施設、開示自利行滿,利他行滿,自利利他圓滿不共。

復有異門。此中略義,謂所應得勝方便。此勝方便,一切眾會隨所樂欲,或天或人 一切皆從我所獲得此勝方便。

如病除愈,當知此顯自知已得大安隱處。

如彼疾病除愈方便,當知此顯轉於梵輪。

如遮一切邪醫,自稱顯己決定能愈眾疾,當知此顯於大眾中正師子吼。

#### ◆ 2 自業智力

若有諸業已作、已增、已滅,名為過去。

若有諸業非是已作、已增、已滅,亦非正作,而是當作,名為未來。

若有諸業非是已作、已增、已滅,而是正作、正造、正為,名為現在。

如是諸業品類差別復有三種。所謂身業、語業、意業。

法受分別復有四種,如前廣說。謂有法受得現世樂,後苦異熟,乃至廣說。

又此諸業現法當來有益無益加行差別,如應當知。

若所造業依此方所,是名為**處**。

若所造業以有情數、非有情數為所依事,是名為事。

若所造業以不善根、或以善根為因緣起,是名為因。

若所造業 感愛非愛過失功德相應諸果,是名異熟。

如是略說一切時分、一切品類、一切分位加行差別、一切方所、一切依處、一切因緣、一切過患及與功德。

於此一切種類差別,皆如實知,是名**如來自業智力**。除此無有若過若增。

#### ◆ 3 靜慮解脫等持等至智力

有四靜慮、有八解脫,即由如是靜慮、解脫,

心有堪能,心得自在,隨所樂事皆能成辦。

若隨彼彼色類差別三摩地相而入定時,當知說名等持、等至。

如說世尊隨此色類三摩地相而入定時,如其定心,大光普照一切梵世妙音說法, 但聞其聲,都無所見,乃至廣說。

如是如來隨欲顯示彼彼事義,或共世間、不共世間,隨此色類三摩地相而入定時, 速疾能辦。

當知此中,即由靜慮、解脫勢力,心得自在。心自在故,依止於心,隨所樂事一切成辦。齊此名為修靜慮者一切所作,除此無有若過若增。如來於此靜慮所作一切種類,皆如實知,是故唯說靜慮、解脫、等持、等至。

又若略說此靜慮等有二雜染。

- 1 為得所未得中障礙雜染,謂無方便善巧加行,及以諸蓋隨一現行。
- 2已得所應得中自地雜染,謂煩惱纏及以隨眠。

如是清淨復有四種。與上相違,應知其相。

又即如是諸靜慮等種種引發假立名字,隨其色類如應安立,是名建立。

又即如是諸靜慮等具證得已,後更勝進修習圓滿,得隨所欲、得無艱難、得無梗澀,是名清淨。

如來於此,如其未得、如其已得,於所得中,若劣、若勝、若彼假名、若彼所有增進邊際,如是一切皆如實知,故說如來普於一切靜慮、解脫、等持、等至,得無上智。

#### ◆ 4根勝劣智力

如所成熟修證圓滿,信等五根成軟中上,當知是名諸根勝劣。

#### ◆ 5 種種勝解智力

若從他信以為其先,或觀諸法以為其先,成軟中上愛樂印解,當知是名種種勝解。

#### ◆ 6種種界智力

若廣建立種種種性,或諸聲聞所有種性,或諸獨覺所有種性,或諸如來所有種性,或有種種不定種性,或貪等行差別道理,乃至有情八十千行,當知此中名種種界。

### ◆ 7 遍趣行智力

若即如是諸趣入門隨順正行,如貪行者修不淨觀,如聲聞地已廣宣說。當知此等名遍趣行。

復有異門。謂趣一切五趣之行,當知此等名遍趣行。

復有異門。謂依種種黨類差別,更互相違,各各異見、異欲諍論、互相違背諸外道類,即諸沙門、或婆羅門所有諸行;或餘一切品類差別此世他世無罪趣行; 當知此等名遍趣行。

如迦羅摩經等廣說。

#### ◆ 8 宿住隨念智力

若於種種有情眾中,謂於東方南西北方,種種名字假設安立品類差別。 隨先過去所有自體八言說句差別類中,隨念六種略所行行,有無量種宿住隨念。 何等名為八言說句?謂:

- 1 如是名
- 2 如是生類
- 3 如是種姓
- 4 如是飲食
- 5 如是領受苦樂差別
- 6 如是長壽
- 7 如是久住
- 8 如是所有壽量邊際

何等名為隨言說句六種略行?

- 1 呼召假名
- 2 剎帝利等色類差別
- 3 父母差別
- 4 飲食方軌
- 5 興盛衰損
- 6壽量差別

由諸世間依憑如是八言說句、六種略行,於自於他起言起說:此是我名,此是彼名。 我是剎帝利,彼是剎帝利。我是婆羅門、吠舍、戍達羅,彼是婆羅門、吠舍、戍達羅。 此是我母,此是彼母。如說其母,父亦如是。

我食如是色類飲食,所謂酪、漿、羹、飯、糜等。彼食如是色類飲食,乃至廣說。 我有如是色類興衰差別而轉,彼有如是色類興衰差別而轉。

我住如是色類年齒,所謂或少、或中、或老。彼住如是色類年齒,乃至廣說。

唯有爾所隨先過去所有自體八言說句差別類中六種略行,過此無有餘言說句及以略行。是故唯於如是品類發起隨念,更無有增。

即於此中,若言說行所有行相,若言說句所有標說,及即於此隨起憶念,是故說言并相、并說皆能隨念。

### ◆ 9 死生智力

此中靜慮說名天住。眼依彼故,是彼果故,彼攝受故,名為天眼。

是極圓滿、是善清淨靜慮果故,名極清淨。

於其人中,所有名字皆不相似,是故說言超過於人。

欲界天中亦有生得,名相似轉清淨天眼,人中亦無。

諸有情類臨欲終沒,名為死時;住在中有,名為生時。

趣黑闇者,由二種相,起如是類意生中有,如黑糯光及陰闇夜,故名惡色。

趣明白者,由二種相,起如是類意生中有,如晴明夜及婆羅痆斯極鮮白衣,故名好色。

諸惡色者,說名為劣;諸好色者,說名為妙。

諸下劣者,名往惡趣;諸勝妙者,名往善趣。

所有壞戒及彼等起,說名成就諸身語意三種惡行。

有二邪見。謂壞見者所成邪見,誹謗一切;及住彼意異品類者所成邪見,誹謗賢聖。 如是皆名謗賢聖者。

由邪見故,計著邪因及以邪果;由此為緣,造作邪業。

造邪業故,所有法受或現受樂,於當來世受苦異熟;或現受苦,於當來世受苦異熟。 是故復說起諸邪見業法受因。

彼雖成就其餘所有種種善法,而但由此往於惡趣,是故說言由此因緣。

名色二種更互乖離,故名身壞。

一切死中,如是死者最極下劣,故名極死。

為欲開示那落迦想,是故說言墮險惡趣。為欲開示自性體事,是故復須說那落迦。由非法行、不平等行往趣於彼,故名為險。於此趣中,觸諸苦觸,長時種種猛利無間受諸苦惱平等出現,故名惡趣。墮下分故,大深坑故,難救拔故,甚可悲故,極下賤故,以大綺言常悲怨故,說名為墮。

由能發起上品厭離,是故唯說墮那落迦。

當知此中,若由此生、若得生已,受諸苦惱;

若受苦已,復起所餘自業所作種種眾苦,如是一切由此諸想之所顯示。

與上相違,隨其所應一切白品,皆當了知。

此差別者,善行為先所有諸趣,名為善趣。受極樂故,名樂世界。

### ◆ 10 漏盡智力

一切諸漏所有隨眠無餘永斷,逮得能治勝無漏心、勝無漏慧,是其最勝增上心攝、增上慧攝。由漏盡故,說名無漏心、慧解脫。

即此心、慧二種解脫,於最後有,說名內證第六神通,由依見道及依修道內所證故。既自證已,如實了知,隨其所欲能為他說,是故說言於現法中自證通慧,具足開覺,我生盡等諸句差別。

廣說如後攝異門分,應知其相。

◆ 總辯 (卷 50)

如是別釋佛十力已,今當總辯。嗢柁南曰:

自性與分別 不共亦平等 作業及次第 差別最為後

如是所說如來十力,所有自性應當了知,所有分別應當了知,所有不共應當了知,所有平等應當了知,所有作業應當了知,所有次第應當了知,所有差別應當了知。由是七相,應知如來十力略義。

### ◇1自性

云何如來十力自性?

調總五根為其自性。由慧勝故,且說十力慧為自性。 所以但言處非處智力,不言信力、不言餘力。 如處非處智力,如是餘力,當知亦爾。 是名如來十力自性。

| 女 | □來十力:         |
|---|---------------|
| 1 |               |
| 2 |               |
| 3 | 靜慮解脫三摩地三摩缽底智力 |
| 4 | 根上下智力         |
| 5 | 種種勝解智力        |
| 6 | 種種界智力         |
| 7 | 遍趣行智力         |
| 8 | 宿住隨念智力        |
| 9 | 死生智力          |
| 1 | 0 漏盡智力        |

1 自性

2 分別 3 不共 4 平等

5 作業 6 次第

7 差別

卷 50

#### ◇ 2 分別

云何如來十力分別? 謂若略說,由三分別,當知無量。

1 由時分分別。謂於墮在過去、未來及現在世一切所知,隨悟入故。

2 由品類分別。謂於一一諸有為事自相、共相一切行相,隨悟入故。

3 由相續分別。謂於十方一切有情界各各差別一切相續一切事義,隨悟入故。

即由如是三種分別,如來十力當知無量,是名如來十力分別。

#### ◇ 3 不共

云何如來十力不共?

調唯如來有此十力,不共一切聲聞、獨覺,是名如來十力不共。

#### ◇ 4 平等

云何如來十力平等?

謂此十力,一切如來悉皆平等具足成就,故說平等無有差別。

若就如來多所安住,是則如來如是十力展轉差別。謂餘如來多住餘力,其餘如來復住餘力。

是名如來十力平等。

#### ◇ 5 作業

云何如來十力作業?

- 1 謂如來所有處非處智力,於諸因中如實知因,於諸果中如實知果,及能降伏無因、惡因種種諍論一切沙門、婆羅門等。
- 2 如來所有 自業智力,於自所作受用果業如實了知,及能降伏施福移轉種種諍論一切沙門、婆羅門等。
- 3 如來所有靜慮、解脫、等持、等至智力,能現三種神變,無倒教授所化有情,及 能降伏安住種種相違異品怨害諍論一切沙門、婆羅門等。
- 4 如來所有根勝劣智力,於諸有情軟中上根部分差別如實了知,及能於彼如應如宜為說正法。
- 5 如來所有種種勝解智力,於諸有情軟中上品、淨與不淨勝解差別如實了知。其淨勝解令漸增長,不淨勝解令漸捨離。
- 6 如來所有種種界智力,於諸有情劣中妙界部分差別如實了知。 7 遍趣行智力

7 於諸有情能 1 如其根、2 如其意樂、3 如其隨眠,依於彼彼趣入門中,無倒教授,如應安立。此中如來為諸聲聞,依於彼彼趣入門中與正教授,如聲聞地盡一切種無間宣說、顯發、辯了、施設、開示。

云何如來教授一切始業、初業等持資糧,攝受安住欲住其心諸菩薩眾,令心得住?

調諸如來為無諂曲、恭敬愛重等持資糧,始業、初業諸菩薩眾,最初施設無倒教授。 如是告言:

善男子來!汝當安處遠離臥具獨一無二,於內寂靜如理思惟汝之父母所為立名,或汝親教軌範師等所為立名。

如是思惟:我今為有離六處法自性真實,或內、或外、或兩中間,於此有中,如是 名想施設假立言說轉耶?

汝既如是正思惟已,當於此法都無所得。

唯當如是如實了知,但於客法有客想轉。

汝善男子! 若於爾時,於自己名唯有客想已生已得;

復應在內如理思惟,於汝眼中所有制立眼名、眼想、眼假施設。

如是思惟:我此眼中唯二可得,謂此制立眼名、眼想、眼假施設;及此唯事,於中假立名想施設;除此無有若過若增。

於此眼中所有制立眼名、眼想、眼假施設,且非是眼。此唯有事,於中假立眼名想等,當知自性亦非是眼。

何以故?非於此中遠離所立眼名、眼想、眼假施設,少有眼覺而能轉故。

若有此事,體是真實,稱名所說,不應於中更待眼名,方有如是眼覺而轉。唯應自性不由聽聞,不由分別彼所立名,但於此事有眼覺轉。然無如是不待名言,覺轉可得。是故此中,唯於客法而有其客眼名、眼想、眼假施設。

汝既如是於其內眼如理思惟,復於眼想唯有客想當生當得。

如於其眼,如是於耳鼻舌身等,廣說乃至見聞覺知,已得已求,若已作意隨尋隨何。以要言之,普於一切諸法想中,唯有客想當生當得。

如是汝於自己身中所有假想,能盡除遣勤加行道當正攝受;廣說乃至一切法中所有假想,能盡除遣勤加行道當正攝受。

汝由如是一切所知善觀察覺,普於一切諸法想中起唯客想,於一切法所有一切戲論之想數數除遺;以無分別無相之心,唯取義轉,於此事中多修習住。

汝若如是,當依如來妙智清淨等持種性,獲得無倒心一境性。

如是汝等若於不淨作意思惟,於此作意勿當捨離。若於慈愍,若於緣性緣起,若於界差別,若於阿那波那念,若於初靜慮,廣說乃至若於非想非非想處,無量菩薩靜慮、神通、等持、等至作意思惟,於此作意勿當捨離。

汝若如是修此菩薩無倒作意,漸次乃至當得無上正等菩提,究竟出離。

當知是名一切菩薩遍趣正行。

過去如來亦為始業諸菩薩眾,已正施設如是教授;未來如來亦為始業諸菩薩眾,當正施設如是教授;現在如來亦為始業諸菩薩眾,現正施設如是教授。

諸聲聞等於此作意勤修習時,亦能速疾得勝通慧。若能於此無倒作意如實通達,便 能獲得諸法現觀。

如來所有遍趣行智力,於一切苦能出離行、不出離行如實了知;及令捨離不出離行,能正授與能出離行。

- 8 如來所有宿住隨念智力,於其前際本事本生數數念已,為令所化諸有情類心生厭離、心生淨信,正為宣說;及能降伏執著常論,一切沙門、婆羅門等。
- 9 如來所有死生智力,於諸弟子過往遷謝當所受生,能正記別;及能降伏執著斷論,一切沙門、婆羅門等。
- 10 如來所有漏盡智力,於自解脫無惑無疑;及能降伏於阿羅漢起增上慢,一切沙門、 婆羅門等。

是名如來十力作業。

#### ◇ 6 次第

云何如來十力次第? 謂諸如來,於其無上正等菩提初證得時,即便頓得一切十力; 頓證得已,後時次第方現在前。

#### ★ 第一種次第

- 1 調諸如來初成佛時,先起處非處智力。觀察諸法,建立一切無倒因果。
- 2 既觀察已, 次起自業智力。若有希求即於欲界同分界中可愛殊勝異熟果者, 方便 為說令其遠離諸不善業, 令其現行所有善業。
- **3** 次起靜慮、解脫、等持、等至智力。若諸有情希求世間離欲法者,與其教授,令 彼趣向世間離欲,令彼獲得如實之道。
- 4 次起所餘如來十力。若諸有情希求出世離欲法者,如應為說趣出世間離欲之道。 謂於此中,先起根勝劣智力,如實觀察希求出世離欲者根。
- 5次起種種勝解智力,如實觀察彼根為先所有意樂。
- 6次起種種界智力,如實觀察意樂為先所有隨眠。
- 7 如是了知彼根、意樂及隨眠已,次起遍趣行智力,如其所應,令於所緣趣入門中而得趣人。
- 8次起宿住隨念智力及9死生智力,彼由如應所緣趣入門加行攝住心已,淨修行已, 為說中道,令其遠離薩迦耶見以為根本常斷邊執。
- **10** 為令永斷一切煩惱,從此後起漏盡智力。若有如是正修方便奢摩他力之所任持,雖未永斷一切煩惱,而由獲得不現行故,起不作作增上慢者,令其捨離此增上慢。是名十力一門次第。

## ★ 第二種次第

復有異門十力次第。

- 1 調諸如來,於其無上正等菩提初證得時,最初發起處非處智力令現在前, 普於一切緣生法中,觀察最勝妙法住智。
- 2 即依如是妙法住智,次起自業智力,觀在家分,由彼彼業種種差別,依在家分曾當現時修證差別。
- 3 如是觀察在家分已,次起靜慮、解脫、等持、等至智力,觀出家分。 謂於如是出家分中,為有能說出苦離苦正道者耶?為無有耶? 如是觀已,正知都無。

觀諸世間無有救護,無所歸依。由大悲故,以其佛眼如實觀照一切世間。

4 既觀照已,次起根勝劣智力,現前了知住在世間種種有情,生在世間、長在世間,或有鈍根、或有中根、或有利根。現前知已,便於說法其心趣入。 次後如前一切所餘種種勝解智力等事,次第應知。 是第二門十力次第。

#### ★ 第三種次第

復有異門十力次第。

- 1 調諸如來,於其無上正等菩提初證得時,最初發起處非處智力令現在前,觀察一切緣生法界。
- 2 次起自業智力,即於如是緣生法中,觀察假立有情名想諸有情界,如是有情自造如是色類諸業,還受如是色類諸果。
- **3**如實觀察如是法界有情界已,次起靜慮、解脫、等持、等至智力,即為如是諸有情類解脫苦故,示現三種無倒神變而教授之。

既教授已,次起餘力,如前次第知根等已,於其正道令趣入已,然後方便令彼有情解脫眾苦。

是第三門十力次第。

#### ◇ 7 差別

云何如來十力差別? 謂此十力展轉相望,亦有差別,亦無差別。 處非處智力等與自業智力等,有何差別?

- ◎若正了知善不善業,能感所有愛非愛果,當知此由處非處智力故。
- ◎若正了知諸有能造善不善業,即彼能受愛非愛果,而非所餘, 當知此由自業智力故。
- ②若正了知諸有能修靜慮、解脫、等持、等至,即彼能入靜慮等定,而非所餘, 當知此由自業智力故。
- 若正了知即依如是靜慮等定,現三神變,無倒教授所化有情, 當知此由靜慮、解脫、等持、等至智力故。
- ◎ 若正照取信等俱生相應之心,當知此由靜慮、解脫、等持、等至智力故。
- ◎ 若正分別即彼諸根軟中上品種種差別,當知此由根勝劣智力故。
- ◎ 若正照取諸根為先,彼彼法中種種意樂,當知此由根勝劣智力故。
- ◎若正分別即彼意樂種種差別,當知此由種種勝解智力故。

即彼意樂,當知分別略有六種。

- 1 不出離意樂。謂於各別大自在天、那羅延天、梵世間等起信解者所有意樂。
- 2 出離意樂。謂於三乘起信解者所有意樂。
- 3 遠清淨意樂。謂安住下品、中品成熟者所有意樂。
- 4 近清淨意樂。謂安住上品成熟者所有意樂。
- 5 即於現法得涅槃意樂。謂由聲聞乘所得涅槃起信解者所有意樂。
- 6 於當來世得涅槃意樂。謂由大乘所得涅槃起信解者所有意樂。
- ◎ 若正照取勝解所起相似種子,當知此由種種勝解智力故。
- ◎ 若正照取即彼種子差別分別無量品類,當知此由種種界智力故。

又即彼界,當知分別略有四種。

- 1本性住種子。
- 2 先習起種子。
- 3 可修治種子,謂有般涅槃法者所有種子。
- 4不可修治種子,謂無般涅槃法者所有種子。
- ◎ 若正了知如界種類行跡趣入,當知此由種種界智力故。

- 若正分別即彼行跡一切品類,如是行跡能令離染,如是行跡能令畢竟清淨,如是行跡能令不畢竟清淨,當知此由遍趣行智力故。
- ◎ 若如實知前際隨念一切趣因前際俱行,當知此由遍趣行智力故。
- ◎ 若正了知如前分別種種隨順八言說句、六種略行,當知此由宿住隨念智力故。
- ◎ 若正了知依於前際有情死生,當知此由宿住隨念智力故。
- ◎ 若正觀見後際種種有情死生,當知此由死生智力故。
- ◎ 若正了知於自事義未得究竟,有情後際受生相續,當知此由死生智力故。
- ◎ 若正了知於自事義已得究竟,心善解脫,於現法中證得涅槃,當知此由漏盡智力故。

當知是名如來十力展轉相望,亦有差別,亦無差別。

#### □ 5 四無所畏

如來所有四無畏文,如契經說應知其相。 調諸如來,於其四處,在大眾中而自稱歎。

| 1 調所知障永解脫故,於一切種一切法中現等正覺,不共聲聞,是第一處。 | 自利 |
|------------------------------------|----|
| 2 諸煩惱障永解脫故,證得漏盡共諸聲聞,是第二處。          |    |
| 3 為求解脫諸有情類超過眾苦說出離道,是第三處。           | 利他 |
| 4 即於能出道得為礙,說諸障法應當遠離,是第四處。          |    |

如來既於如是四處,如其實義自稱歎已。次後他於自所稱歎前之二處,所有相違身語意業而興謗難;

復於後二自稱歎處,所有相違前後乖反墮非理相而興謗難。

謂於世間有眼見者、無眼見者、有他心智者、無他心智者,

如來於此自稱歎處能為對治諸謗難中,都不見有如實因相。

由是因緣,於此四處能自了知,坦然無畏,心無怯劣,無所疑慮,都無驚懼。

又佛大師唯有爾所正應稱歎,謂自利行及利他行俱善圓滿。

當知此中,前二稱歎自利行滿,後二稱歎利他行滿。

此中如來,若自稱歎於一切法現等覺故成正等覺,當知正為等趣大乘諸菩薩故。

若自稱歎一切漏盡,當知正為等趣聲聞及獨覺乘諸有情故。

若復稱歎能出離道及諸障法,當知俱為等趣諸乘諸有情故。

如是如來所說經句,謂我為諸菩薩、聲聞說出離道,乃至廣說。

諸結集者,於所結集聲聞藏中,除菩薩言;於所結集菩薩藏中,但唯誦此菩薩之言。

#### □ 6三念住

如來所有三念住文,如契經說應知其相。

調諸如來於其長夜有如是欲:如何當令諸有情類,於我善說法毗奈耶無倒行中,如 實隨住。如是長夜欲樂法主化御眾時,若所希欲或遂不遂,不生雜染。

由三念住略所顯故。

此三念住,復由三眾差別建立。

云何三眾?

- 1 若彼一切一向正行,是第一眾。
- 2 若彼一切一向邪行,是第二眾。
- 3 若彼眾中一分正行、一分邪行,是第三眾。

三念住

1 諸弟子眾,一向恭敬,能正受行;如來緣之,不生歡喜;捨而安住,正念正知。是謂如來第一念住。

2 諸弟子眾,唯不恭敬,不正受行;如來緣 之,不生憂臧;捨而安住,正念正知。是謂 如來第二念住。

3 諸弟子眾,一類恭敬,能正受行;一類不敬,不正受行;如來緣之,不生歡應,捨而安住,正念正知。是謂如來第三念住。

#### □ 7 三不護

如來所有三不護文,如契經說應知其相。

調諸如來以要言之,於一切種鄙惡所作覆藏永斷,由三不護之所顯示。

諸阿羅漢由忘念故,於時時間片有無記鄙惡所作,如來於此一切一切皆無所有。

是故如來於諸弟子,如所立要,即如自性切切誡勗,顯顯訶擯,時復現行率爾敦逼,

於諸弟子無所防慮。所謂勿彼共住多時,知我所行三業不淨,因於前事意懷不悅,

由斯不順乃事乖違,或面譏我,或向他說。

諸如來所有身業,清淨現行;無不清淨。 現行身業,慮恐他知,可須藏護。如是 名為第一不護。如說身業,語業、意業, 亦如是說。是三不護。

#### □8大悲

當知如來所有大悲一切種相,皆悉如前供養親近無量品說。當知如是如來大悲無量無上。

#### □ 9 無忘失法

云何如來無忘失法?

謂諸如來常隨記念,若事、若處、若如、若時有所為作,如來即於此事、此處、此如、此時皆正隨念,是名如來無忘失法。

所謂如來普於一切 1 所作事業, 普於一切 2 方處差別, 普於一切 3 所作方便, 普於一切 4 時分差別, 念無忘失, 常住正念, 當知是名無忘失法。 [1 所作事業]

2 方處差別 3 所作方便 4 時分差別

云何如來永害習氣?

謂諸如來,或於1動轉、或於2瞻視、或於3言論、或於4安住,

似有煩惱所起作業多不現行,是名如來永害習氣。

諸阿羅漢雖斷煩惱,而於動轉、瞻視、言論及安住中,而有種種似有煩惱所起作業。

### □ 11 一切種妙智

云何如來一切種妙智?

謂諸如來以要言之,於三聚法現等正覺。何等為三?

| 1 能引有義聚法         | 妙智   |                 |
|------------------|------|-----------------|
| 2 能引無義聚法         | 一切種智 | 一切種妙智 /百四十種不共佛法 |
| 3 非能引有義聚法非能引無義聚法 | 一切俚省 |                 |

當知此中,若諸如來或於能引無義聚法,或於非能引有義聚法非能引無義聚法,

總於如是一切法中無顛倒智,是名如來一切種智。

若諸如來,於其能引有義聚法一切法中無顛倒智,當知是名如來妙智。

即於此中,若一切種智、若妙智,總合為一,名一切種妙智。

如是一切,總名如來百四十種不共佛法。

即於此中,諸相、隨好,在菩薩位最後有中,皆已證得極善清淨。若時菩薩坐菩提座,住最後有,於菩薩道菩提資糧極善圓滿,

爾時無師修三十七菩提分法,得一剎那名無障礙智三摩地,是其菩薩學道所攝金剛喻定。

從此無間第二剎那,頓得其餘不共佛法。謂如來十力為初,一切種妙智為後,皆極清淨,悉為無上。

由得此故,普於一切所知境界,無滯無障、最極清淨無垢智轉。依暫發悟思惟圓滿、 意轉圓滿,超過一切菩薩行、菩薩地,證入一切如來行、如來地。

一切在肉所知障品所有麤重無餘斷故,得勝轉依。 如是轉依最為無上。

其餘一切乃至最上成滿住中菩薩轉依,當知有上。

問:一切安住到究竟地菩薩智等、如來智等, 云何應知此二差別?答:

| (卷 48)當知一切所知障品所有麤重,亦有三種。 |               |  |  |
|--------------------------|---------------|--|--|
| 1 在皮麤重                   | 極歡喜住皆悉已斷      |  |  |
| 2 在膚麤重                   | 無加行無功用無相住皆悉已斷 |  |  |
| 3 在肉麤重                   | 如來住中皆悉已斷      |  |  |

如明眼人隔於輕縠覩眾色像,一切安住到究竟地菩薩妙智於一切境,當知亦爾。 如明眼人無所障隔覩眾色像,如來妙智於一切境,當知亦爾。

如畫事業圓布眾綵,唯後妙色未淨修治,到究竟地菩薩妙智,當知亦爾。如畫事業圓布眾綵,最後妙色已淨修治,如來妙智,當知亦爾。

如明眼人於微闇中覩見眾色,到究竟地菩薩妙智,當知亦爾。

如明眼人離一切闇覩見眾色,如來妙智,當知亦爾。

如明眼人遠覩眾色,到究竟地菩薩妙智,當知亦爾。

如明眼人近覩眾色,如來妙智,當知亦爾。

如輕翳眼觀視眾色,到究竟地菩薩妙智,當知亦爾。

如極淨眼觀視眾色,如來妙智,當知亦爾。

如處胎身,到究竟地諸菩薩身,當知亦爾。

如出胎身,諸如來身,當知亦爾。

如阿羅漢夢中心行,到究竟地菩薩心行,當知亦爾。

如阿羅漢覺時心行,如來心行,當知亦爾。

如昧燈體,到究竟地菩薩智體,當知亦爾。

如明燈體,如來智體,當知亦爾。

是故當知,一切安住到究竟地諸菩薩眾,與諸如來妙智身心有大差別。

如是如來證菩提已,遍於十方一切佛土,普能施作一切佛事。

云何名為一切佛事?

謂諸如來如來事業、如來所作,略有十種。

如是——如來事業、如來所作,能成無量利有情事。此外無有若過若增。何等為十?

- 1 調諸如來最初自現大丈夫身,欲令有情心發淨信。大丈夫身於生淨信為最勝故, 是名如來第一作事。如是作事,諸相、隨好所能成辦。
- 2 又諸如來普為一切有情之類,起一切種教授加行,是名如來第二作事。如是作事,四一切種清淨所能成辦。
- 3 又諸如來能作一切利有情事,能斷一切所生疑惑,是名如來第三作事。如是作事,如來十力所能成辦。由前所說如來十力,於能成辦一切有情一切義利有堪能故。又於如來所證十力所興問難,唯有如來能知、能見、能解、能了,唯有如來於彼問難能正答故。
- 4 又諸如來普能降伏一切他論, 普能成立一切自論, 是名如來第四作事。如是作事, 四無所畏所能成辦。
- 5 又諸如來所化有情,於佛教敕若正安住、不正安住,如來於彼心無雜染,是名如來第五作事。如是作事,三種念住所能成辦。
- 6 又諸如來如自所言,即如是作,是名如來第六作事。如是作事,三種不護所能 成辦。

- 7 又諸如來常以佛眼,於晝夜分遍觀世間,是名如來第七作事。如是作事,如來大悲所能成辦。
- 8 又諸如來頓於一切一切作事皆無退捨,是名如來第八作事。如是作事,無忘失 法所能成辦。
- 9 又諸如來所行儀軌,如實隨轉,無越作用,是名如來第九作事。如是作事,永 害習氣所能成辦。
- 10 又諸如來於其能引無義聚法,於不能引有義聚法、亦不能引無義聚法,揀擇捨離;於其能引有義聚法,為眾宣說、開示、顯發;是名如來第十作事。如是作事,一切種妙智所能成辦。

如是如來由前所說百四十種不共佛法,能作如來一切所作一切佛事。如是佛事若廣分別不易可數,乃至俱胝那庾多百千大劫說不能盡。

如是所說諸如來住、諸如來地,名為建立。何以故?

依此住此希求品類諸菩薩眾,於菩薩學能正修學,亦依住此而有所證,即依住此普 能成辦一切有情一切義利,是故說此名為建立。

又此一切所說佛法,於利他事最為隨順,一切如來是利他事之所顯現,聲聞、獨覺 則不如是,是故說名不共佛法。

又於如是諸佛法中,自有佛法,聲聞、獨覺一切一切皆所不得。所謂大悲、無忘失 法、永害習氣、一切種妙智。

自有佛法雖分似得,而一切種皆不圓滿。

如來於彼一切一切悉皆證得,於一切種無不圓滿,最極超過、最極殊妙。

是故皆說名為不共。當知此中,獨一有義是不共義。

如是圓滿顯示一切菩薩學道及學道果,名菩薩地。

具說一切菩薩學道及學道果,一切種教實依處故。

又此菩薩地,亦名菩薩藏摩怛理迦,亦名攝大乘,亦名開示壞不壞路,亦名無障智淨根本。 | 菩薩地=菩薩藏摩怛理迦=攝大乘=開示壞不壞路=無障智淨根本

若諸所有天人世間,或天、或人,若諸沙門、婆羅門等,

於此所說菩薩地中,起堅信解、樂聞受持、精勤修學、廣為他說,

下至書持、供養恭敬、深心愛重所得福聚,

以要言之,如薄伽梵於菩薩藏所攝一切微妙經典樂聞等業,

宣說、顯了、分別、施設、開示、稱讚所獲福聚,等無有異。

何以故?

此菩薩地顯示一切菩薩藏中,略標、廣釋諸門攝故。

於此地中,能廣開示法毗奈耶,乃至眾多所化有情,於此正法受持讀誦、法隨法行,安住增長廣大勝進;

於爾所時,像似正法不得興盛,正法不滅。

若於爾時,像似正法當得興盛,即於爾時,能引實義所有正法當速滅沒。

是故於此菩薩地中,起堅信解、樂聞受持,乃至廣說所得福聚無量無邊。

# 第四持次第瑜伽處

如是已說菩薩地義。

## ■ 次第

安住菩薩種性→ 發阿耨多羅三藐三菩提心→ 修行自他利行→

得無雜染方便→得無厭倦方便→ 得諸善根增長方便→ 證無上正等菩提

云何應知此中次第?

謂諸菩薩要先安住菩薩種性,

乃能正發阿耨多羅三藐三菩提心。

既發心已,方正修行自他利行;

於自他利正修行時,得無雜染方便;

無雜染故,得無厭倦方便;

無厭倦故,得諸善根增長方便;

於諸善根得增長已,能證無上正等菩提。 7 證無上正等菩提

| 次 | 1 安住菩薩種性      |
|---|---------------|
| 第 | 2 發阿耨多羅三藐三菩提心 |
|   | 3 修行自他利行      |
|   | 4 得無雜染方便      |
|   | 5 得無厭倦方便      |
|   | 6 得諸善根增長方便    |
|   | 7 終毎上工笑芸坦     |

又於如是自他利加行、無雜染方便、無厭倦方便、善根增長方便、得大菩提中將修行時:

| 1 先於甚深廣大正法安立信解;                       | 正法信解     |
|---------------------------------------|----------|
| 2 立信解已,訪求正法;                          | 求正法      |
| 3 求正法已,廣為他說,亦於正行自能成辦。                 | 他說自辦     |
| 4 於成辦時,若1由此、2 於此、3 為此應行,即由此、於此、為此而行。  | 由於為此應行而行 |
| 5由此、於此、為此行時,如令1福德、2智慧增長所應行者,即如是行。     | 福慧增長應行而行 |
| 6 福德、智慧既增長已,於不捨離生死方便能正修行。             | 不捨離生死    |
| 7即於此中正修行時,1能行生死無雜染行。                  | 無雜染、無著、無 |
| 即於此中正修行時,2能於自樂行無著行。                   | 厭倦       |
| 即於此中正修行時,3 能於無量生死大苦能正修行無厭倦行。          |          |
| 8 由於生死無厭倦故,能正訪求種種異論,於一切論得無所畏。         | 無所畏      |
| 9 善知論已,復能了知 1 所應為說、2 所可宣說、3 應如是說,由此智故 | 善知世間     |
| 善知世間。                                 |          |
| 10 如是菩薩善知諸論及世間已,復能如理訪求正法。             | 求正法      |
| 11 既訪求已,堪能善斷一切有情一切疑惑。                 | 善斷一切疑惑   |
| 12 如是堪能斷他疑惑,1 令自福德展轉增長,福德資糧漸得圓滿;      | 福慧圓滿     |
| 2 令自智慧亦轉增長,智慧資糧漸得圓滿。                  |          |
| 13 二種資糧既圓滿已,於1諦行相、2 菩提分法無倒修中,能勤修行。    | 正了知修方便   |
| 於修方便能正了知。                             |          |
| 14 即持如是正勤所修,迴向大乘般涅槃果,不求聲聞及獨覺乘般涅槃果。    | 迴向大乘     |
| 15 既得如是方便善巧,能於一切菩薩語言聽聞受持。依修力故,於昔未     | 皆能辦了圓滿   |
| 聞所有諸法一切種相皆能辦了,於陀羅尼無礙辯才皆得圓滿。           |          |
| 16 為欲永斷一切障故,精勤修習三解脫門。                 | 勤修三解脫門   |
| 17 即於此中正修行時,為斷自他一切顛倒增上慢故,勤修正行,如是能     | 正行圓滿     |
| 於一切種相正行圓滿。                            |          |

正法信解 → 求正法 → 他說自辦 → 由於為此應行而行 → 福慧增長應行而行 → 不捨離生死 → 無雜染、無著、無厭倦 → 無所畏 → 善知世間 → 求正法 → 善斷一切疑惑 → 福慧圓滿 → 正了知修方便 → 迴向大乘 → 皆能辦了圓滿 → 勤修三解脫門 → 正行圓滿

如是正行得圓滿已,於一切有情及聲聞、獨覺皆為殊勝。 所謂 1 正行功德殊勝,及 2 可稱讚功德殊勝:

◎當知此中,正行功德殊勝菩薩,

為利自他勤修正行,用利他事以為自事,聲聞、獨覺則不如是。

由諸菩薩用利他事為自事故,於一切有情起如自己平等之心;

由起如是平等心故,於諸有情常施恩惠,不望其報。

菩薩如是勤修行時,常於有情發起希望,欲令彼得利益安樂;

由是利益安樂意樂,常能起作不處加行。

當知是名展轉引發正行功德殊勝。

◎當知此中,稱讚功德殊勝菩薩,

於諸佛所獲得授記,非諸聲聞,亦非獨覺。

得授記已,便能安住不退轉地。

安住此中,能於一切決定所作、恆常所作,獲得堅固無忘失法。

如是堅固無忘失法,諸佛菩薩施設,在於一切有情最上施設。

普於一切所應作事能無退失,於未得退亦無退失。

無退失時,恆常無間,一切善法運運增長,如明分月。

由諸善法轉增長故,菩薩爾時得名真實,不名相似。

由得真實菩薩名故,於一切種一切有情調伏方便,如實了知。

如實知故,一切安立皆得善巧。

從此尋求、於此尋求、由此尋求、

既尋求已,由此究竟皆正安立,如是名為一切安立皆得善巧。

於諸安立得善巧故,復於教授能得善巧。

於其教授得善巧故,復能獲得無量所緣三摩地王。

獲得如是三摩地已,能不唐捐宣說正法種種行相,說正法時皆有勝果。

能於大乘究竟出離,以依大性而出離故,能攝大乘。

由此復於彼彼大乘出離位中,得彼彼名。

一切菩薩同共此名,一切世間諸佛菩薩皆共安立、皆共稱歎。

當知是名所可稱讚功德殊勝。

由得如是殊勝名故,當知獲得諸菩薩相,諸相所相,成就其相。

如是正行一切種相,在家、出家二分菩薩所能成辦。

於二分中能成辦已,正行堅固,於諸善品獲得一向增上意樂。

如是意樂,或在家品所應攝受,或出家品所應攝受。或於善品能正安立,乃至安住。

從此已上,故作意思受諸有生,

於彼生處常得值遇諸佛菩薩,及能起作一切有情諸饒益事。

恆常無間,蒙佛菩薩無倒教授,任持善品,領受殊勝證得分位。

由領受故,於可稱讚攝受殊勝證得分位,能正安處,如己舍宅。

住此位已,能於後後殊勝分位,一切種相覺慧昇進,漸次乃至到於究竟,

於其中間不生喜足。

如是昇進,證得究竟,從此不求其餘上地。

已到究竟極邊際故,名得無上。

是名菩薩地義次第。

| 1持     | 1 自乘種性        |
|--------|---------------|
|        | 2 最初發心        |
|        | 3 一切菩提分法      |
| 2相     | 1 哀愍          |
|        | 2 愛語          |
|        | 3 勇猛          |
|        | 4 舒手惠施        |
|        | 5 能解甚深義理密意    |
| 3分     | 1 在家          |
|        | 2 出家          |
| 4 增上意樂 | 1七相憐愍         |
|        | 2 十五勝意樂       |
|        | 3 作十事         |
| 5 住    | <b>1</b> 種姓住  |
|        | 2勝解行住         |
|        | 3極歡喜住         |
|        | 4增上戒住         |
|        | 5增上心住         |
|        | 6覺分相應增上慧住     |
|        | 7諸諦相應增上慧住     |
|        | 8緣起流轉止息相應增上慧住 |
|        | 9有加行有功用無相住    |
|        | 10無加行無功用無相住   |
|        | 11無礙解住        |
|        | 12最上成滿菩薩住     |
|        | 13如來住         |
|        |               |

| 6 生    | 1除災生           |
|--------|----------------|
|        | 2 隨類生          |
|        | 3 大勢生          |
|        | 4 增上生          |
|        | 5 最後生          |
| 7 攝受   | 1 頓普攝受         |
| 341120 | 2 增上攝受         |
|        | 3 攝取攝受         |
|        | 4 長時攝受         |
|        | 5短時攝受          |
|        | 6 最後攝受         |
| 8地     | 1種性地           |
| ن د ت  | 2勝解行地          |
|        | 3 淨勝意樂地        |
|        | 4行正行地          |
|        | 5 決定地          |
|        | <b>6</b> 決定行地  |
|        |                |
| 9 行    | 7到究竟地          |
| 91]    | 1 波羅蜜多行        |
|        | 2 菩提分法行        |
|        | 3神通行           |
| 40 75- | 4成熟有情行         |
| 10 建立  | 1三十二大丈夫相       |
|        | 2八十隨好          |
|        | 3 四一切種清淨       |
|        | 4 十力           |
|        | 5 四無所畏         |
|        | 6三念住           |
|        | 7三不護           |
|        | 8 大悲<br>9 無忘失法 |
|        |                |
|        | 10 永害習氣        |
|        | 11一切種妙智        |

| 初持瑜伽處                                                                     | 1持       | 1 種姓品          |      | 堪任性持    |  |
|---------------------------------------------------------------------------|----------|----------------|------|---------|--|
|                                                                           | - 1 0    | 2 發心品          |      | 行加行持    |  |
|                                                                           |          | 3 自利利他品        | 所應學處 | 所圓滿大菩提持 |  |
|                                                                           |          | 4 真實義品         | -    |         |  |
|                                                                           |          | 5 威力品          |      |         |  |
|                                                                           |          | 6 成熟品          |      |         |  |
|                                                                           |          | 7 菩提品          |      |         |  |
|                                                                           |          | 8 力種姓品         | 如是應學 | -       |  |
|                                                                           |          | 9 施品           |      |         |  |
|                                                                           |          | 10 戒品          |      |         |  |
|                                                                           |          | 11 忍品          |      |         |  |
|                                                                           |          | 12 精進品         |      |         |  |
|                                                                           |          | 13 靜慮品         |      |         |  |
|                                                                           |          | 14 慧品          |      |         |  |
|                                                                           |          | 15 攝事品         |      |         |  |
|                                                                           |          | 16 供養親近無量品     |      |         |  |
|                                                                           |          | <b>17</b> 菩提分品 | 能修學  |         |  |
|                                                                           |          | 18 菩薩功德品       |      |         |  |
| 第二持                                                                       | 2相       | 1 哀愍           |      |         |  |
| 隨法瑜伽處                                                                     |          | 2 愛語           |      |         |  |
|                                                                           |          | 3 勇猛           |      |         |  |
|                                                                           |          | 4 舒手惠施         |      |         |  |
|                                                                           |          | 5 能解甚深義理密意     |      |         |  |
|                                                                           | 3分       | 1在家            |      |         |  |
|                                                                           |          | 2 出家           |      |         |  |
|                                                                           | 4 增上意樂   | 1七相憐愍          |      |         |  |
|                                                                           |          | 2 十五勝意樂        |      |         |  |
|                                                                           |          | 3 作十事          |      |         |  |
|                                                                           | 5 住      | 1種姓住           |      |         |  |
|                                                                           |          | 2勝解行住          |      |         |  |
|                                                                           |          | 3極歡喜住          |      |         |  |
|                                                                           |          | 4增上戒住          |      |         |  |
|                                                                           |          | 5增上心住          |      |         |  |
| 6覺分相應增上慧住 7諸諦相應增上慧住 8緣起流轉止息相應增上慧住 9有加行有功用無相住 10無加行無功用無相住 11無礙解住 12最上成滿菩薩住 |          |                |      |         |  |
|                                                                           |          |                |      |         |  |
|                                                                           |          |                |      |         |  |
|                                                                           |          |                |      |         |  |
|                                                                           |          |                |      |         |  |
|                                                                           |          |                |      |         |  |
|                                                                           |          |                |      |         |  |
|                                                                           | <u> </u> | 13如來住          |      |         |  |

| <b>空一</b> 柱 | <b>6</b> 件 | 1除災生     |
|-------------|------------|----------|
| 第三持         | 6 生        |          |
| 究竟瑜伽處       |            | 2 隨類生    |
|             |            | 3 大勢生    |
|             |            | 4 增上生    |
|             |            | 5 最後生    |
|             | 7 攝受       | 1 頓普攝受   |
|             |            | 2 增上攝受   |
|             |            | 3 攝取攝受   |
|             |            | 4 長時攝受   |
|             |            | 5 短時攝受   |
|             |            | 6 最後攝受   |
|             | 8地         | 1種性地     |
|             |            | 2 勝解行地   |
|             |            | 3 淨勝意樂地  |
|             |            | 4 行正行地   |
|             |            | 5 決定地    |
|             |            | 6 決定行地   |
|             |            | 7 到究竟地   |
|             | 9 行        | 1波羅蜜多行   |
|             |            | 2 菩提分法行  |
|             |            | 3 神通行    |
|             |            | 4 成熟有情行  |
|             | 10 建立      | 1三十二大丈夫相 |
|             |            | 2八十隨好    |
|             |            | 3 四一切種清淨 |
|             |            | 4 十力     |
|             |            | 5 四無所畏   |
|             |            | 6 三念住    |
|             |            | 7三不護     |
|             |            | 8 大悲     |
|             |            | 9 無忘失法   |
|             |            | 10 永害習氣  |
|             |            | 11一切種妙智  |
| 第四持         | 菩薩地次第      | ;        |
| 次第瑜伽處       |            |          |
|             |            |          |

願以此功德,莊嚴佛淨土。 上報四重恩,下濟三途苦。 若有見聞者,悉發菩提心。 盡此一報身,同生極樂國。