## 瑜伽師地論

# 《三摩呬多等地筆記》

王厚華 編輯 2024.08 版

- ◎ 綱要層次符號:■ □ ◆ ◇ ★ ☆ ➡ ⇨
- ◎ 使用 pdf 電子檔閱讀時,請打開標籤,可參閱樹狀目錄綱要。



#### ◎參考資料:

《瑜伽師地論科句披尋記》,韓清淨

《三摩呬多等地並科判》,林崇安

《法相辭典》,朱芾煌

| 目錄                                        |    |
|-------------------------------------------|----|
| 三摩呬多地                                     | 1  |
| ■1 總標                                     | 1  |
| □1靜慮                                      |    |
| □ 2 解脫<br>□ 3 等持                          |    |
| □ 4 等至                                    |    |
| ■2 安立                                     | 3  |
| □ 斷除五法                                    |    |
| □ 五法修習圓滿                                  |    |
| □ 五蓋◆ 1 貪欲蓋                               |    |
| ◆ 2 瞋恚蓋                                   |    |
| ◆ 3 惛沈睡眠蓋                                 |    |
| ◆ 4 掉舉惡作蓋                                 |    |
| ◆ 5 疑蓋                                    |    |
| ◆ 食與非食                                    |    |
| <b>◆</b> 支                                |    |
| ◆ 異名                                      | 8  |
| ◆ 無倒經                                     |    |
| □ 五種順出離界<br>□ 六種順出離界                      |    |
| ■3 作意差別                                   |    |
|                                           |    |
| ■4 相差別(所緣差別)<br>□ 四種相                     |    |
| ■ 四種怕                                     |    |
| □ 修習所緣諸相作意,能作四事                           | 19 |
| □ 四因緣,入初靜慮乃至有頂                            |    |
| □ 四得靜慮者<br>□ 愛味相應                         |    |
| □ 清淨                                      |    |
| □無漏                                       |    |
| □ 順退分定<br>□ 順住分定                          |    |
| □ 順勝分定                                    |    |
| □ 順決擇分定                                   | 21 |
| <ul><li>□無間入諸等至</li><li>□超越入諸等至</li></ul> |    |
|                                           |    |
| ■5 略攝諸經宗要                                 |    |
|                                           |    |
| ◆ 八解脫                                     |    |
| □ 等持                                      |    |
| ◆ 三三摩地<br>◆ 尋伺等三摩地                        |    |
| ◆ 小大無量三摩地                                 |    |
| ◆ 一分 <b>/</b> 具分修三摩地                      |    |

i

| ◆ 喜俱行三摩地 2   | 29 |
|--------------|----|
| ◆ 四修定        | 29 |
| ◆ 五聖智三摩地     | 29 |
| ◆ 聖五支三摩地     | 30 |
| ◆ 有因有具聖正三摩地3 |    |
| ◆ 金剛喻三摩地     |    |
| □ 等至         | 32 |
| ◆ 五現見三摩鉢底    | 32 |
| ◆ 勝處/遍處等至    | 33 |
| ◆ 無想三摩鉢底     | 33 |
| ◆ 滅盡三摩鉢底3    | 33 |
| ■6 眾雜義       | 35 |
|              |    |
| □ 勤修三摩地      |    |
| □ 善          |    |
| → 三摩地名句文身 3  |    |
| □ 二時四轉顛倒     |    |
| ◆ 進時顛倒       |    |
| ◆ 退時顛倒       | 39 |
| ◆ 退失無倒       | 39 |
| □ 四檢行3       | 39 |
| □ 不受諸想4      | 10 |
| □ 四種趣道4      | 10 |
| □ 四淨勝4       |    |
| ◆ 尸羅圓滿攝受4    |    |
| ◆ 三摩地圓滿攝受4   |    |
| ◆ 見圓滿攝受4     |    |
| ◆ 解脫圓滿攝受4    | 11 |
| □ 思惟五相4      |    |
| □ 陶鍊4        |    |
| □ 思惟三相4      |    |
| □ 攝持聖教       |    |
| 非三摩呬多地4      | 14 |

## 三摩呬多地

已說有尋有伺等三。 云何三摩呬多地? 嗢柁南曰:

| 1 總標         |
|--------------|
| 2 安立         |
| 3 作意差別       |
| 4 相差別 (所緣差別) |
| 5 略攝諸經宗要     |
| 6 眾雜義        |

| 三摩呬多     | 1 靜慮(禪那)       |  |  |
|----------|----------------|--|--|
| samāhita | dhyāna         |  |  |
| (等引)     | 2 解脫           |  |  |
|          | vimokṣāḥ       |  |  |
|          | 3 等持(三摩地=三昧=定) |  |  |
|          | samādhi        |  |  |
|          | 4 等至(三摩缽底)     |  |  |
|          | samāpatti      |  |  |
|          |                |  |  |

總標與安立 作意相差別 攝諸經宗要 最後眾雜義

若略說三摩呬多地,當知由總標故,安立故,作意差別故,相差別故,略攝諸經宗

要等故。

## ■1總標

云何總標?謂此地中略有四種。

- 1靜慮
- 2解脫
- 3 等持
- 4 等至

### □1靜慮

靜慮者,謂四靜慮。

|   | 1 靜慮 | 卷33:言靜慮者,於一所緣,繫念寂靜,正審思慮;    |  |  |
|---|------|-----------------------------|--|--|
|   |      | 故名靜慮。                       |  |  |
|   | 2 解脫 | p11 解者,謂解脫諸纏故。脫者,謂解脫所緣相故。離  |  |  |
|   |      | 繫者,謂解脫隨眠故。                  |  |  |
| 0 |      | p41 云何解脫攝受?謂若行、若住,常不退失現法樂住, |  |  |
|   |      | 如是名為解脫攝受。                   |  |  |
|   |      | <<大毗婆沙論>>依厭離染。依離染解脫。依解脫涅槃。  |  |  |
|   | 3 等持 | (p3) 三摩地者,謂於所緣審正觀察,心一境性。    |  |  |
|   |      | 意地:三摩地云何?謂於所觀察事,隨彼彼行,審慮所    |  |  |
|   |      | 依,心一境性。                     |  |  |
|   | 4 等至 | <<大毗婆沙論>>                   |  |  |
|   |      | 依等至生,能生等至,或復此與等至相應,故名等至。    |  |  |
|   |      | 等至自在果者,謂於現法樂住轉更明淨。          |  |  |

| 1 從離生有尋有伺靜慮 | 初靜慮  | 離生喜樂 |
|-------------|------|------|
| 2 從定生無尋無伺靜慮 | 第二靜慮 | 定生喜樂 |
| 3離喜靜慮       | 第三靜慮 | 離喜妙樂 |
| 4 捨念清淨靜慮    | 第四靜慮 | 捨念清淨 |

<<大毗婆沙論>> 有等至非等持。謂二無心定。 有等持非等至。謂不定心相應等持。 有等至亦等持。謂一切有心定。 有非等至亦非等持。謂除前相。

### □ 2解脫

詳細說明在後面 (略攝諸經宗要) p23

解脫者,謂八解脫。

- 1有色觀諸色解脫
- 2 內無色想觀外諸色解脫
- 3 淨解脫身作證具足住解脫
- 4空無邊處解脫
- 5 識無邊處解脫
- 6無所有處解脫
- 7 非想非非想處解脫
- 8 想受滅身作證具足住解脫

·解脫者,謂此定中,所有善色、受、想、行、識,是名解脫。

· 參閱<<集異門足論 18 卷>>

解脫者,謂此定中,所有善受、想、行、識,是名解脫。

解脫者,謂此定中,諸解脫、異解脫、異極解脫、已解脫、 當解脫,是名解脫。

### □ 3 等持

等持者,謂三三摩地:

1空

2 無願

3 無相

卷 63:

問:何因緣故,說諸靜慮名三摩地?

答:於所知事同分所緣一切影像,平等平等任持心故。

集異門論三卷:奢摩他云何?答:善心一境性,是謂奢摩他。

雜集論十卷:毘缽舍那者:謂揀擇諸法,最極揀擇,普遍尋思,周審觀察。

#### 復有三種,謂:

- 1有尋有伺
- 2無尋唯伺
- 3無尋無伺

#### 復有三種,謂:

- 1/\
- 2大
- 3 無量

#### 復有二種,謂:

- 1一分修
- 2 具分修

#### 復有三種,謂:

- 1喜俱行
- 2 樂俱行
- 3 捨俱行

#### 復有四種,謂四修定:

- 1為能獲得現法樂住
- 2 為能獲得最勝知見
- 3 為能獲得勝分別慧
- 4 為能獲得諸漏永盡

#### 復有五種,謂五聖智三摩地:

- 1 自體智
- 2 補特伽羅智
- 3 清淨智
- 4 果智
- 5 入出定相智

#### 復有五種,謂聖五支三摩地:

- 1 初靜慮攝
- 2 第二靜慮攝
- 3 第三靜慮攝
- 4 第四靜慮攝
- 5 觀察緣起攝

#### 復有有因有具聖正三摩地。

| 1有因  | 所謂正見、正思惟、正語、正業、正命。 |
|------|--------------------|
| 2 有具 | 所謂正見、正精進、正念。       |

復有金剛喻三摩地。

復有有學、無學、非學非無學等三摩地。

2 有尋有伺、無尋唯伺、無尋無伺 3 小、大、無量 4一分修、具分修 5 喜俱行、樂俱行、捨俱行 6 四修定

7 五聖智三摩地

1空、無願、無相

8 聖五支三摩地

9 有因有具聖正三摩地

10 金剛喻三摩地

11 有學、無學、非學非無學等三摩地

集異門足論卷七

《大般若波羅蜜多經》414卷

113 種三摩地

| 1 有學    |
|---------|
| 2 無學    |
| 3 非學非無學 |

### □ 4 等至

等至者,謂

1 五現見三摩鉢底 2 八勝處三摩鉢底 3十遍處三摩鉢底 4 四無色三摩鉢底 5 無想三摩鉢底 6 滅盡定等三摩鉢底 詳細說明在後面 (略攝諸經宗要) p32

| 三摩呬多 | 1 靜慮(禪那)      |
|------|---------------|
| (等引) | 2 解脫          |
|      | 3等持(三摩地=三昧=定) |
|      | 4 等至(三摩缽底)    |

| 1 欲界  |    |            |      |
|-------|----|------------|------|
| 2     | 初  | 梵眾天        | 有尋有伺 |
| 色     | 靜  | 梵輔天        |      |
| 界     | 慮  | 大梵天 (靜慮中間) | 無尋唯伺 |
|       | 第二 | - 靜慮以上     | 無尋無伺 |
| 3 無色界 |    |            |      |

## 2 安立

三摩呬多這些定,是從內心不悔恨、歡喜、安樂所引發出來的, 欲界心一境性不是如此。並不是說欲界定無法審正觀察。 (欲界定也能夠審正觀察)

云何安立?

由此定等1無悔、2歡喜、3安樂所引,欲界不爾。非欲界中於法全無審正觀察。

#### □ 斷除五法

復次,初靜慮中說離生喜,由證住此,斷除五法。謂1欲所引喜、2欲所引憂、3 不善所引喜、4不善所引憂、5不善所引捨。

| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |                                                   |  |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|--|
| 1 欲所引喜                                  | 欲所引喜者,於妙五欲若初得時,若已證得正受用時,或見、<br>或聞、或曾領受;由此諸緣,憶念歡喜。 |  |
| 2 欲所引憂                                  | 欲所引憂者,於妙五欲若求不遂,若已受用更不復得,或得已<br>便失;由此諸緣,多生憂惱。      |  |
|                                         |                                                   |  |
| 3 不善所引喜                                 | 不善所引喜者,謂如有一,與喜樂俱而行殺業,乃至邪見。                        |  |
| 4 不善所引憂                                 | 不善所引憂者,謂如有一,與憂苦俱而行殺業,乃至邪見。                        |  |
| 5 不善所引捨                                 | 不善所引捨者,謂如有一,或王、王等、或餘宰官、或尊、尊                       |  |
|                                         | 等,自不樂為殺等惡業,然其僕使作惡業時,忍而不制,亦不                       |  |
|                                         | 安處毗奈耶中,由縱捨故,遂造惡業。                                 |  |
|                                         | 彼於此業現前領解,非不現前。                                    |  |
|                                         | 又住於捨,尋求伺察為惡方便。                                    |  |
|                                         | 又於諸惡耽著不斷,引發於捨。                                    |  |
|                                         | 又於不善現前轉時,發起中庸非苦樂受。                                |  |

### □ 五法修習圓滿

又於五法修習圓滿。謂1歡、2喜、3安、4樂及5三壓地。

| 人水山四岁 |                            |
|-------|----------------------------|
| 1 歡   | 數者,謂從本來清淨行者,觀資糧地所修淨行,無悔為先, |
|       | 慰意適悅,心欣踊性。                 |
| 2 喜   | 喜者,謂正修習方便為先,深慶適悅,心欣踊性。     |
| 3 安   | 調離麤重,身心調適性。                |
| 4 樂   | 樂者,謂由如是心調適故,便得身心無損害樂及解脫樂;以 |
|       | 離彼品麤重性故,於諸煩惱而得解脫。          |
| 5 三摩地 | 三摩地者,謂於所緣1審正觀察,2心一境性。      |

世尊於無漏方便中,先說三摩地,後說解脫。

由三摩地善成滿力,於諸煩惱心永解脫故。

於有漏方便中,先說解脫,後說三摩地。

由證方便究竟果作意煩惱斷已,方得根本三摩地故。

或有俱時說三摩地及與解脫。

謂即於此方便究竟作意及餘無間道三摩地中,由三摩地與彼解脫俱時有故。

#### □ 五蓋

復次,於諸靜慮、等至障中,略有五蓋,將證彼時能為障礙。 何等為五?

- 1 貪欲蓋
- 2 瞋恚蓋
- 3 惛沈睡眠蓋
- 4 掉舉惡作蓋
- 5 疑蓋

#### ◆ 1 貪欲蓋

貪欲者,謂1於妙五欲隨逐淨相,欲見、欲聞,乃至欲觸;2或隨憶念先所領受,尋伺追戀。

#### ◆ 2 瞋恚蓋

瞋恚者,謂1或因同梵行等舉其所犯,2或因憶念昔所曾經不饒益事瞋恚之相,心生恚怒;3或欲當作不饒益事,於當所為瞋恚之相多隨尋伺,心生恚怒。

#### ◆ 3 惛沈睡眠蓋

惛沈者,謂或因毀壞淨尸羅等隨一善行、不守根門、食不知量、不勤精進減省睡眠、 不正知住而有所作、於所修斷不勤加行,隨順生起一切煩惱,身心惛昧,無堪任性。 睡眠者,謂心極昧略。

又

順生煩惱、壞斷加行,是惛沈性。

心極昧略,是睡眠性。

是故此二合說一蓋。

又

惛昧無堪任性,名惛沈。

| 惛沈 | 順生煩惱、壞斷加行 | 惛昧無堪任性 |
|----|-----------|--------|
| 睡眠 | 心極昧略      | 惛昧心極略性 |

惛昧心極略性, 名睡眠。

由此惛沈生諸煩惱、隨煩惱時,無餘近緣如睡眠者。

諸餘煩惱及隨煩惱或應可生,或應不生。

若生惛昧,睡眠必定皆起。

#### ◆ 4 掉舉惡作蓋

掉舉者,謂因親屬尋思、國土尋思、不死尋思,或隨憶念昔所經歷戲笑歡娛所行之 事,心生諠動騰躍之性。

惡作者,謂因尋思親屬等故,心生追悔,謂我何緣離別親屬?何緣不往如是國土?何緣棄捨如是國土,來到於此,食如是食,飲如是飲,唯得如是衣服、臥具、病緣醫藥資身眾具?我本何緣少小出家,何不且待至年衰老?

或因追念昔所曾經戲笑等事,便生悔恨,謂我何緣於應受用戲樂、嚴具、朋遊等時,違背宗親朋友等意,令其悲戀涕淚盈目而彊出家。由如是等種種因緣,生憂戀心,惡作追悔。

由前掉舉與此惡作處所等故,合說一蓋。

又於應作、不應作事,隨其所應,或已曾作、或未曾作,心生追悔。

云何我昔應作不作,非作反作。除先追悔所生惡作,此惡作纏猶未能捨。

次後復生相續不斷憂戀之心,惡作追悔。此又一種惡作差別。

次前所生非處惡作及後惡作,雖與掉舉處所不等,然如彼相,騰躍諠動,今此亦是 憂戀之相,是故與彼雜說一蓋。

#### ◆ 5 疑蓋

疑者,謂

於師、於法、於學、於誨,及於證中生惑生疑。由心如是懷疑惑故,不能趣入勇猛方便,證斷寂靜。

於去來今及苦等諦生惑生疑,心懷二分,迷之不了,猶豫猜度。

### ◆ 食與非食

### ◇ 貪欲蓋

問:此貪欲蓋以何為食?

答:有淨妙相,及於彼相不正思惟多所修習,以之為食。

淨妙相者,謂第一勝妙諸欲之相。若能於此遠離染心,於餘下劣亦得離染。如制 彊力,餘劣自伏。

此復云何?謂女人身上八處所攝可愛淨相;由此八處,女縛於男。

所謂 1 歌、2 舞、3 笑、4 睇、5 美容、6 進止、7 妙觸、8 就禮。

由此因緣,所有貪欲未生令生,生已增長,故名為食。

問:此貪欲蓋誰為非食?

答:有不淨相,及於彼相如理作意多所修習,以為非食。

此復云何?

謂青瘀等。

1 若觀此身種種不淨雜穢充滿,名觀內身不淨之相;

2 復觀於外青瘀等相種種不淨,名觀外身不淨之相。

由觀此二不淨相故,未生貪欲令其不生,生已能斷,故名非食。

由於彼相如理作意故,遮令不生;多所修習故,生已能斷。

前黑品中,由於彼相不正思惟故,未生令生;多所修習故,倍更增廣。

觀內身中髮、毛、爪、齒、塵垢、皮、肉、骸骨、筋、脈、心、膽、肝、肺、大腸、小腸、 生臟、熟臟、肚、胃、脾、腎、膿血、熱痰、肪、膏、肌、髓、腦、膜、洟、唾、淚、汗、 屎、尿,是名內身朽穢不淨。

若觀外身青瘀、膿爛、變壞、膨脹、食噉、變赤、散壞、骨鎖等相,是名外身朽穢不淨。

卷 55

於後三中,怨親各二,

是故建立成九惱事。

一、己身,二、所愛有情,三、非所愛有情, 四、過去怨親,五、未來怨親,六、現在怨親。

#### ◇瞋恚蓋

問: 瞋恚蓋以何為食?

答:有瞋恚性、有瞋恚相,及於彼相不正思惟多所修習,以之為食。

依於種種不饒益事,心生惱害,名瞋恚性。

不饒益事,名瞋恚相。

於九惱事不正作意,名不正思惟。 -----

如是等事皆名為食。

問:此瞋恚蓋誰為非食?

答:有仁慈賢善,及於彼相如理作意多所修習,以為非食。

又此慈善,恆欲與他安樂為相,修力所攝。由思擇力所攝作意,調伏九惱。

以能斷除瞋恚蓋故,經中唯說此為非食。

### ◇ 惛沈睡眠蓋

問:惛沈睡眠蓋以何為食?

答:有黑闇相,及於彼相不正思惟多所修習,以之為食。

問:此蓋誰為非食?

答:有光明相,及於彼相如理作意多所修習,以為非食。

#### 光明有三種。

| 1治闇光明  | 治闇光明復有三種。                   |
|--------|-----------------------------|
|        | 1 在夜分,謂星月等                  |
|        | 2 在畫分,謂日光明                  |
|        | 3 在俱分,謂火珠等                  |
| 2 法光明  | 法光明者,謂如有一,1隨其所受、所思、所觸,觀察諸法; |
|        | 或復2修習隨念佛等。                  |
| 3 依身光明 | 依身光明者,謂諸有情自然身光。             |

1當知初明治三種闇。

| 1 夜闇 |       |
|------|-------|
| 2 雲闇 |       |
| 3 障闇 | ,謂窟宅等 |

2 法明能治三種黑闇。

由不如實知諸法故,於去來今多生疑惑,於佛法等亦復如是。

此中1無明及2疑,俱名黑闇。

又證觀察能治3惛沈睡眠黑闇,以能顯了諸法性故。

#### ◇ 掉舉惡作蓋

問:掉舉惡作蓋以何為食?

答:於親屬等所有尋思,於曾所經戲笑等念,及於彼相不正思惟多所修習,以之為食。

親屬尋思者,謂因親屬或盛或衰、或離或合,發欣感行,心生籌慮等。

國土尋思者,謂因國土盛衰等相,廣如前說。

不死尋思者,謂因少年及衰老位諸有所作或利他事,發欣感行,心生籌慮等。 笑者,謂隨有一,或因開論、或因合論,現齒而笑,歡聚啞啞。

戲者,謂雙陸、摴蒲、弄珠等戲。

或有所餘種類歡樂。謂互相受用,受用境界,受諸快樂;或由同處,或因戲論,歡娛而住。

所行事者,謂相執持手臂髮等,或相摩觸隨一身分,或抱或鳴,或相顧眄,或作餘事。

問:此蓋誰為非食?

答:有奢摩他,及於彼相如理作意多所修習,以為非食。

奢摩他者,謂九種住心,及奢摩他品所攝諸法。

謂於自他若衰若盛可厭患法心生厭離,驚恐惡賤,安住寂靜。

#### ◇疑蓋

問:疑蓋以何為食?

答:有去來今,及於彼相不正思惟多所修習,以之為食。

謂我於過去為有?為無?廣說如上。

不正思惟者,謂不可思處所攝思惟。

不可思處者,謂我思惟、有情思惟、世間思惟。

| 若於自處,依世差別思惟我相,名我思惟。          | 我思惟  |
|------------------------------|------|
| 若於他處,名有情思惟。                  | 有情思惟 |
| 若於有情世間及器世間處,名世間思惟。謂世間常、或謂無常、 | 世間思惟 |
| 亦常亦無常、非常非無常等。                |      |

問:此蓋誰為非食?

答:有緣緣起,及於彼相如理作意多所修習,以為非食。

由彼觀見唯有於法及唯法因,唯有於苦及唯苦因故,

所有一切不正思惟為緣無明,於三世境未生者不生,已生者能斷。

若1不如理而彊作意,其2如理者而不作意;總說此二名不正思惟。

若於是中,應合道理,應知是處名為如理。

謂於闇中作光明想。由此方便如理作意,非不如理。

於餘處所,亦有所餘如理作意。

#### □四靜慮

◆ 支

復次,於

云何內等淨?謂尋伺寂靜故

初靜盧具足五支。1尋,2伺,3喜,4樂,5心一境性。

第二靜慮有四支。1內等淨,2喜,3樂,4心一境性。

第三靜慮有五支。1 捨,2 念,3 正知,4 樂,5 心一境性。

第四靜慮有四支。1 捨清淨,2 念清淨,3 不苦不樂受,4 心一境性。

初靜慮中,尋伺為取所緣,三摩地為彼所依,喜為受境界,樂為除麤重。

第二靜慮中,內等淨為取所緣,三摩地為彼所依,餘如前說。

第三靜慮中,捨、念、正知為取所緣,三摩地為彼所依,餘如前說。

第四靜慮中,捨淨、念淨為取所緣,三摩地為彼所依,餘如前說。

諸靜慮中雖有餘法,然此勝故,於修定者為恩重故,偏立為支。

|      | 取所緣       | 彼所依 | 受境界 | 除麤重 |
|------|-----------|-----|-----|-----|
| 初靜慮  | 尋、伺       | 三摩地 | 喜   | 樂   |
| 第二靜慮 | 内等淨(尋伺寂靜) | 三摩地 | 喜   | 樂   |
| 第三靜慮 | 捨、念、正知    | 三摩地 | 喜寂靜 | 樂   |
| 第四靜慮 | 捨淨、念淨     | 三摩地 | 喜寂靜 | 樂寂靜 |

問:何因緣故,初靜盧中有尋有伺耶?答:

由彼能厭患欲界,入初靜慮,初靜慮中而未能觀尋伺過故。

第二靜慮能觀彼過,是故說為尋伺寂靜。

如第二靜慮見彼過故,名尋伺寂靜;如是第三靜慮見喜過故,名喜寂靜;

第四靜慮見樂過故,名樂寂靜。

捨念清淨,差別應知。

#### ◆ 異名

復次,是諸靜慮名差別者,

- 1或名增上心。謂由心清淨增上力正審慮故。
- 2 或名樂住。謂於此中受極樂故。

所以者何?依諸靜慮領受喜樂、安樂、捨樂身心樂故。

又得定者於諸靜慮數數入出,領受現法安樂住故。

由此定中現前領受現法樂住。從是起已,作如是言:我已領受如是樂住。

於無色定無如是受,是故不說彼為樂住。

然彼起已,應正宣說。何以故?

若有阿練若苾芻來就彼問,彼若不答,便生譏論:

此阿練若苾芻云何名為阿練若者,我今問彼超色無色寂靜解脫,而不能記。是故為說應入彼定,非為樂住。

3 或復名為彼分涅槃,亦得說名差別涅槃。

由諸煩惱一分斷故,非決定故,名彼分涅槃。非究竟涅槃故,名差別涅槃。

4 復次,此四靜慮亦得名為出諸受事。

謂初靜慮出離憂根,第二靜慮出離苦根,第三靜慮出離喜根,第四靜慮出離樂根, 於無相中出離捨根。

 出
 初靜慮
 憂根

 諸
 第二靜慮
 苦根

 受
 第三靜慮
 喜根

 事
 第四靜慮
 樂根

 無相
 捨根

· |四靜慮=增上心=樂住=彼分涅槃=差別涅槃=出諸受事

#### ◆ 無倒經

如薄伽梵無倒經中說如是言:「苾芻!憂根生已,應當如實了知生」者:

此於何位?謂即於此斷方便位,若為憂根間心相續,爾時應知。

又應并此因、緣及序,若相,若行,皆如實知者。

云何知因?謂了知此種子相續。

云何知緣?謂了知此種所不攝所依、助伴。

云何知序?謂知憂根託此事生,即是能發憂根之相及無知種子。

云何知相?謂了知此是感行相。

云何知行?謂了知此能發之行,即不如理作意相應思也。

「如是知已,於出離中極制持心」者,云何制持? 謂 1 於染汗行制攝其心, 2 於思惟修任持堅住。

又於是中,無餘盡滅乃至究竟者,謂 1 滅隨眠故,2 滅諸纏故。 世間靜慮但能漸捨彼品 1 麤重,不拔 2 種子。若異此者,種永拔故,後不應生。 無漏靜慮二種俱捨。如是於餘隨應當知。

問:以何等相了知憂根?

答:或1染汙相、或2出離欲俱行善相。

苦根者,1或由自等增上力故,2或由身勞增上力故,3或火燒等增上力故,4或他 逼等增上力故,諸離欲者猶尚生起。

喜根者,謂第二靜慮中,即第二靜慮地攝。

樂根者,謂第三靜慮中,即第三靜慮地攝。

問:何故苦根初靜慮中說未斷耶?

答:彼品麤重猶未斷故。

問:何緣生在初靜慮者苦根未斷而不現行? 答:由其助伴相對憂根所攝諸苦彼已斷故。

若初靜慮已斷苦根,是則行者入初靜慮及第二時,受所作住差別應無。由二俱有喜及樂故。

而經中說:由出諸受,靜慮差別。

又此應無尋伺寂靜麤重斷滅所作差別。

如是餘根彼品麤重漸次斷故,上諸靜慮斷有差別。

又無相者,經中說為無相心定。於此定中捨根永滅,但害隨眠;彼品麤重無餘斷故。

非滅現纏,住無相定必有受故。

於此定中容有三受,謂1喜、2樂、3捨。

非彼諸受得有隨眠。煩惱斷故,說以為斷;彼品麤重說名隨眠。

又此捨根乃至何處?當知始從第四靜慮乃至有頂。

## □ 五種順出離界 4色出離、5 薩迦耶滅

1 欲出離、2 恚出離、3 害出離、

 出
 初靜慮
 憂根

 諸
 第二靜慮
 苦根

 受
 第三靜慮
 喜根

 事
 第四靜慮
 樂根

 無相
 捨根

不淨

慈

悲

恚

害

復次,此五根出離,無相為後,與彼五種順出離界展轉相攝。

此中由欲、恚、害出離,即說乃至樂根出離;

由色出離,即說第四靜慮捨根出離;由薩迦耶滅,即說無色界一切捨根出離。

| 1 欲、2 恚、3 害出離 | 憂、苦、喜、樂根出離 |  |
|---------------|------------|--|
| 4 色出離         | 第四靜慮捨根出離   |  |
| 5 薩迦耶滅        | 無色界一切捨根出離  |  |

順出離言有何等義?

由住此者能出離故,名順出離。不說由此出離於彼,為離欲者說此界故。

問:諸欲、恚、害定同時斷,何緣建立別出離耶?

答:彼諸出離雖復同時,約修對治有差別故,宣說三種出離差別。

對治差別者,謂1不淨、2慈、3悲,如其次第。

或有唯修不淨出離一切;或慈、或悲。

是故別說三種出離。

此上唯有一類對治,故後出離無有差別。

云何猛利見者等隨念欲?謂由觀察作意於勝事作意故,猛利功用作意故。

云何於諸欲中心不趣入?謂於彼處不見勝功德故。

云何不美?謂於彼處喜悅不生故。

云何不住?謂於彼處不樂受用為欣悅故。

云何無有勝解?謂於彼處不樂取著不如理相故。

云何萎顇?謂雖縱任而不舒泰故。

云何壞散?謂取境已,尋復棄捨故。

云何而不舒泰?謂於所緣雖彊令住,而不愛樂故。

云何等住於捨?謂行平等位,於平等位中心遊觀故。

何等為厭?謂由於彼深見過患,棄背為性。

此復三種。謂1無常故、2苦故、3變壞法故。

何等為惡?謂由於彼初見過患,棄背為性。

何等為違?謂由於彼中見過患,棄背為性。

何等為背?謂由於彼後見過患,棄背為性。

與此相違,即於離欲作意趣入者,謂於是處見勝功德故。

美者, 謂於是處生清淨信而證順故。

住者, 謂於所緣不流散故。

勝解者,由於是處不染汙轉,於諸煩惱得離繫故。

以於厭等棄背行中正流轉時,心無罣礙。

又復於捨無有功用。

云何其心善逝?謂住方便究竟作意故。

云何善修?謂善修習餘作意故。

當知此說 1 斷位及 2 斷方便道位。

解者,謂解脫諸纏故。

脫者,謂解脫所緣相故。

離繋者,謂解脫隨眠故。

從諸欲緣所生諸漏者,謂除欲貪,於欲界中所餘煩惱。

損匱者,謂因此生執器仗等惡行差別,於此若作、若增長故,生諸惡趣。

燒者,謂由此因,欲愛噉食,燒身心故。

惱者,謂由此因,若事變壞,便生愁歎憂苦惱故。

於彼解脫、超出、離繫者,謂如前次第,解脫諸纏、所緣、隨眠故。

云何終不領納緣彼諸受?

謂依將得、正得、隨念諸欲境界,染汙諸受不復現行;

其所依身不為眾惑染汙而住,如紅蓮華,水滴不著。

#### □ 六種順出離界

11 慈、2 悲、3 喜、4 捨、5 無相、6 離我慢

長阿含9經-眾集經

1)復有六法,謂六出要界:若比丘作是言:我修慈心,更生瞋恚。餘比丘語言:汝勿作此言,勿謗如來,如來不作是說:欲使修慈解脫更生瞋恚想,無有是處,佛言:除瞋恚已,然後得慈。

**2-6)**若比丘言:我行悲解脫,生憎嫉心;行喜解脫,生憂惱心;行捨解脫,生憎愛心;行無我行, 生狐疑心;行無想行,生眾亂想。亦復如是。

復有六種順出離界,如經廣說。

謂我已修慈,乃至我已離諸我慢,然我猶為疑惑毒箭悶亂其心,是故慈等於恚、害 等非正對治。

當知為捨如是邪執,建立此界。

是中恚等離欲對治有差別故,建立前四。 對治相故,觀察聖住得道理故,建立無相。

觀察究竟正道理故,建立第六。

| 1 慈對治患,無損行轉故。                 | 梵住所攝 |
|-------------------------------|------|
| 2 悲對治害,為除他苦,勝樂行轉故。            |      |
| 3 喜治不樂,於他樂事隨喜行轉故。             |      |
| 4 捨治貪恚,俱捨行轉故。                 |      |
| 5 無相對治一切眾相,相相違故。              | 聖住所攝 |
| 6 若離我慢,於自解脫或所證中定無疑惑。故離我慢是彼對治。 |      |

此諸出離,定能出離一切恚等。不善修故,恚等過失容可現行。 又前五種順出離界,初之四種天住所攝,第五一種聖住所攝。 今此六種順出離界,前之四種梵住所攝,第五、第六聖住所攝。

| 1 欲出離  | 天住 |
|--------|----|
| 2 患出離  | 所攝 |
| 3 害出離  |    |
| 4色出離   |    |
| 5 薩迦耶滅 | 聖住 |
|        | 所攝 |

復次,能超恚等諸過失故,名為出離。

於出離時正可憑仗,故名為依。 世尊說依略有四種。

- 1 法是依,非數取趣。
- 2 義是依,非文。
- 3 了義經是依,非不了義經。
- 4 智是依,非識。

此四種依,因何建立? 補特伽羅四種別故。謂

- 1 因諂詐補特伽羅差別故,建立初依。
- 2 因順世間補特伽羅差別故,建立第二。
- 3 因住自見取補特伽羅差別故,建立第三。
- 4 因聞為極補特伽羅差別故,建立第四。

因其諂詐,說法是依,非數取趣。

要與彼論分別決擇,方證正智;非唯由彼現威儀故。

即於此中復有差別。

謂佛宣說補特伽羅及與諸法,唯法是依,非數取趣。

世俗言辭不應執故。

法又二種,謂文及義。唯義是依,非文。

何以故?不應但聞即為究竟。要須於義思惟、籌量、審觀察故。

佛所說經,或有了義,或不了義。

觀察義時,了義是依,非不了義。

世尊或時宣說依趣福、不動識,為往善趣故;或時宣說四聖諦智,為向涅槃故。於修法隨法行時,唯智是依,非識。

略於四時失不失故,建立四種補特伽羅。謂

- 1 得法時
- 2 任持時
- 3 觀察義時
- 4 修法隨法行時

依四時故,建立四依。

瑜伽十四卷十九頁云:復有三處,諸修行者難可超越。

- 一者、超越欲貪恚害不樂所攝下界。
- 二者、超越一切行相現行。
- 三者、超越有頂。

超越此三難超越處,當知由六種無上對治。

四無量、是初對治;

無相心三摩地,是第二對治;

我慢永盡,是第三對治。

永害如是所對治故;諸三摩地,皆悉成滿。

善修對治故; 害所對治, 令彼決定不復現行。

已斷我慢者,終不為彼我為究竟,為不究竟,如是疑惑,纏擾其心。

當知有疑惑者,必不離我慢。若離我慢;必無疑惑。

## ■3作意差別

復次,已說安立,當知於此靜慮等中,

1 作意 2 所緣

. 所緣差別=相差別 (下一節說明 p17) ¦

二種差別。

| 1 總標         |
|--------------|
| 2 安立         |
| 3 作意差別       |
| 4 相差別 (所緣差別) |
| 5 略攝諸經宗要     |
| 6 眾雜義        |

作意差別者,謂七種根本作意及餘四十作意。 云何七種作意?謂

1 了相作意 2 勝解作意 3 遠離作意 4 攝樂作意 5 觀察作意 6 加行究竟作意 7 加行究竟果作意

云何四十作意?謂

緣法作意、緣義作意、

緣身作意、緣受作意、緣心作意、緣法作意、

勝解作意、真實作意、

有學作意、無學作意、非學非無學作意、

遍知作意、正斷作意、已斷作意、

有分別影像所緣作意、無分別影像所緣作意、事邊際所緣作意、所作成辦所緣作意、 勝解思擇作意、寂靜作意、

一分修作意、具分修作意、

無間作意、殷重作意、

隨順作意、對治作意、

順清淨作意、順觀察作意、

力勵運轉作意、有間運轉作意、有功用運轉作意、自然運轉作意、

思擇作意、內攝作意、

淨障作意、依止成辦所行清淨作意、

他所建立作意、內增上取作意、廣大作意、遍行作意。

| 1緣法作意                                    | 聞所成慧相應作意                                                |                 |               |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------|---------------|
| 2 緣義作意                                   | 思修所成慧相應作意                                               |                 |               |
| 3緣身作意                                    | 修念住者,如理思惟身等作意                                           |                 |               |
| <b>4</b> 緣受作意                            | 修念任有,如理忠惟身寺作息                                           |                 |               |
| 5 緣心作意                                   | -                                                       |                 |               |
| 6 緣法作意                                   |                                                         |                 |               |
| 7勝解作意                                    | <br>  修靜慮者,隨其所欲,於諸事相增益作                                 | ·<br>:辛         |               |
| 8 真實作意                                   | 以自相共相,及真如相,如理思惟諸法                                       |                 |               |
|                                          |                                                         | TIP.思           |               |
| 9有學作意                                    | ┃ 一者自性,二在相續。<br>┃ 自性者,謂有學無漏作意。在相續者,                     | 謂有學一切           | 善作意。          |
| 10無學作意                                   | 一者自性,二在相續。                                              |                 |               |
|                                          | 自性者,謂無學無漏作意。在相續者,                                       | 謂無學一切           | 善作意。          |
| 11 非學非無學作意                               | 一切世間作意。                                                 |                 |               |
| 12 遍知作意                                  | 由此故遍知所緣而不斷惑。                                            |                 |               |
| 13 正斷作意                                  | 由此故,俱作二事。                                               |                 |               |
| 14 已斷作意                                  | 斷煩惱後所有作意。                                               |                 |               |
| 15 有分別影像所緣作意                             | 由此故,修緣分別體境毘缽舍那。                                         |                 |               |
| 16無分別影像所緣作意                              | 由此故,修緣分別體境奢摩他。                                          |                 |               |
| 17 事邊際所緣作意                               | 由此故,了知一切身、受、心、法所緣                                       | 邊際,             |               |
| \$ 1 <b>3</b> .11,071.1 <b>\$</b> 11,02. | 過此更無身、受、心、法。                                            |                 |               |
| 18 所作成辦所緣作意                              | 我思惟如此如此、若我思惟如是如是、                                       |                 |               |
| ,,,,,,,                                  | 當有如此如此、當辦如是如是,及緣清淨所緣作意。                                 |                 |               |
| 19 勝解思擇作意                                | 或有最初思擇諸法,或奢摩他而為上首                                       |                 | 淨修智見          |
| 20 寂靜作意                                  | 或有最初安心於內,或毘缽舍那而為上                                       | :首              | 生長輕安          |
| 21一分修作意                                  | 於奢摩他、毘缽舍那,隨修一分                                          |                 | 於諸蓋中,         |
| 22 具分修作意                                 | 二分雙修                 心得解脫                               |                 | 心得解脫          |
| 23 無間作意                                  | 一切時無間無斷,相續而轉                                            | 終不徒然<br>而捨身命    | 於諸結中,<br>心得解脫 |
| 24 殷重作意                                  | 不慢緩加行方便                                                 | 速證通慧            |               |
| 25 隨順作意                                  | 厭壞所緣,順斷煩惱                                               |                 |               |
| 26 對治作意                                  | 正捨諸惑任持於斷,令諸煩惱遠離相續                                       | Í               |               |
| 27 順清淨作意                                 | 修六隨念,或復思惟隨一妙事                                           | `               |               |
| 28 順觀察作意                                 | 觀諸煩惱斷與未斷,或復觀察自己所證                                       | , 及先所觀:         | 渚法道理          |
| 29 力勵運轉作意                                | 修始業未得作意者所有作意                                            | 77 47 47 77 124 |               |
| 30 有間運轉作意                                | 已得作意,於上慢緩修加行者所有作意                                       | <u> </u>        |               |
| 31 有功用運轉作意                               | 即於此勇猛精進無有慢緩,修加行者所有作意                                    |                 |               |
| 32 自然運轉作意                                | 於四時決定作意。1得作意時,2正人、已入根本定時,                               |                 |               |
|                                          | 3 修現觀時,4 正得、已得阿羅漢時                                      |                 |               |
|                                          | <b>尾鉢舍那品作意</b>                                          |                 |               |
| 34 內攝作意                                  | 奢摩他品作意                                                  |                 |               |
| 35 淨障作意                                  | <b>乗捨諸漏永害麤重</b>                                         |                 |               |
| 36 依止成辦所行清淨作意                            | 依離一切麤重之身,雖行一切所緣境界,而諸煩惱不復現行                              |                 |               |
| 37 他所建立作意                                | 諸聲聞所有作意,要從他音,乃能於內如理作意故                                  |                 |               |
| 38 內增上取作意                                |                                                         |                 |               |
| 39 廣大作意                                  | 諸獨覺及諸菩薩所有作意,以不從師而覺悟故<br>  諸菩薩為善了知生死過失,出離方便,發弘誓願,趣大菩提所有作 |                 |               |
| 🗸 )與八下心                                  | 商台隆舟音   和生死過天,古確万使,發加書願,趣入音旋所有作                         |                 |               |
|                                          | ○<br>  佛世尊現見一切無障礙智相應作意。若                                | 諸菩薩遍於=          | - 乘及五田盧方      |
| · · ✓ Æ□11Γ/Δ                            | 便善巧所有作意                                                 |                 |               |
|                                          | アロ、カルロト心                                                |                 |               |

此中了相作意攝緣法、緣義。餘六作意唯攝緣義。

緣身等境四種作意,遍在七攝。

了相、勝解、加行究竟果作意通攝勝解、真實作意; 觀察作意唯攝勝解; 餘三作意 唯攝真實。此就前門。就餘門者,當知隨應。

七種作意皆攝有學及非學非無學二種作意。亦攝無學作意。謂清淨地了相作意及加行究竟果作意。

了相、勝解、觀察作意,攝遍知作意。餘三作意,攝正斷作意。

加行究竟果作意,攝已斷作意。

觀察作意,唯攝有分別影像所緣作意。

餘六作意通攝二種。

事邊際所緣作意遍一切攝。

所作成辦所緣作意,若就初門,遍一切攝。

就第二門,唯加行究竟果作意所攝。

最初勝解思擇作意皆所不攝。

若奢摩他而為上首,遍一切攝。

若最初寂靜,若毗鉢舍那而為上首,當知亦爾。

前六作意,通攝一分及具分修。

加行究竟果作意,唯攝具分修。

無間作意、殷重作意遍一切攝。

隨順作意,初二所攝。

對治作意,遠離、加行究竟二作意攝,及攝樂作意一分所攝。

順清淨作意,唯攝樂一分所攝。

順觀察斷未斷作意,唯觀察作意所攝。此就斷對治說。

若就所餘,隨應當知。

力勵運轉作意皆所不攝。

有間、有功用運轉作意,乃至攝樂作意所攝。

自然運轉作意,加行究竟及此果二作意攝。

思擇作意,了相所攝。

內攝作意,勝解所攝。

淨障作意,遠離、攝樂、觀察、加行究竟作意所攝。

依止成辦所行清淨作意,唯加行究竟果作意所攝。

他所建立、內增上取作意,一切作意所攝。

**廣大作意皆所不攝。** 

初遍行作意,加行究竟果攝。

第二,一切所攝。

又了相作意若他所建立作意攝者,以聞他音及內如理作意定為其緣。

若內增上取作意攝者,唯先資糧以為其緣。

所餘作意,前前後後轉為其緣。

| 緣法作意                                             | 了相                              |                           |  |
|--------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------|--|
|                                                  | <br>  了相、勝解、遠離、攝樂、觀察、加行究竟、加行究竟果 |                           |  |
| 緣身作意                                             | 1111 加州 赵阳 斯八 既示 加门几元 加门几元八     |                           |  |
| 緣受作意                                             | 了相、勝解、遠離、攝樂、觀察、加行究竟、加行究竟果       |                           |  |
| 緣心作意                                             | (遍在七攝)                          |                           |  |
| 緣法作意                                             |                                 |                           |  |
| 勝解作意                                             |                                 |                           |  |
| 真實作意                                             |                                 | 喜離、攝樂、加行究竟                |  |
| 有學作意                                             |                                 | 3145 411511 73214 7 6 7 6 |  |
| 無學作意                                             | 清淨地了相作意,及加行究竟果                  | 作意                        |  |
| 非學非無學作意                                          | 遍在七攝                            |                           |  |
| 遍知作意                                             | 了相、勝解、觀察                        |                           |  |
| 正斷作意                                             | 遠離、攝樂、加行究竟                      |                           |  |
| 已斷作意                                             | 加行究竟果                           |                           |  |
| 有分別影像所緣作意                                        | 觀察                              |                           |  |
| 無分別影像所緣作意                                        | 」 「相、膀脌、癌雛、                     | 攝樂、加行究竟、加行究竟果             |  |
| 事邊際所緣作意                                          | 遍一切攝                            |                           |  |
| 所作成辦所緣作意                                         | 若就初門,遍一切攝。就第二門                  | ,唯加行究竟果作意所攝               |  |
| 114 477 口 4四 /一文                                 | 最初思擇諸法                          | 皆所不攝                      |  |
| 勝解思擇作意                                           | 奢摩他而為上首                         | 遍一切攝                      |  |
| <b>定</b> 極                                       | 最初安心於內                          | 皆所不攝                      |  |
| 寂靜作意                                             | 毘缽舍那而為上首                        | 遍一切攝                      |  |
| 一分修作意                                            | 了相、勝解、遠離、攝樂、觀察、                 |                           |  |
| 具分修作意                                            | 加行究竟                            | 加行究竟果                     |  |
| 無間作意                                             | <br>  遍一切攝                      |                           |  |
| 殷重作意                                             | 2世 9月1時                         |                           |  |
| 隨順作意                                             | 了相、勝解                           |                           |  |
| 對治作意                                             | 遠離、加行究竟、攝樂一分                    |                           |  |
| 順清淨作意                                            | 攝樂一分                            |                           |  |
| 順觀察作意                                            | 觀察                              |                           |  |
| 力勵運轉作意                                           | 皆所不攝                            |                           |  |
| 有間運轉作意                                           | ┃<br>┃ 了相、勝解、遠離、攝樂              |                           |  |
| 有功用運轉作意                                          |                                 |                           |  |
| 自然運轉作意                                           | 加行究竟、加行究竟果                      |                           |  |
| 思擇作意                                             | 了相                              |                           |  |
| 内攝作意                                             | 勝解                              |                           |  |
| 淨障作意<br>(): [ ]: [ ]: [ ]: [ ]: [ ]: [ ]: [ ]: [ | 遠離、攝樂、觀察、加行究竟                   |                           |  |
| 依止成辦所行清淨作<br>意                                   | 加行究竟果                           |                           |  |
| 他所建立作意                                           |                                 |                           |  |
| 內增上取作意                                           | <u> </u>                        |                           |  |
| 廣大作意                                             | 皆所不攝                            |                           |  |
|                                                  | 佛世尊現見一切無障礙智相應作                  | 意 加行究竟果                   |  |
| <b>遍行作意</b>                                      | 若諸菩薩遍於三乘及五明處方便<br>有作意           | 善巧所                       |  |

## 

| ■4阳左別(川移左別)             | 2 安亚         |
|-------------------------|--------------|
| T 1H/11/05/11/05/11/05/ | 3 作意差別       |
|                         | 4 相差別 (所緣差別) |
| □ 四種相                   | 5 略攝諸經宗要     |
| 夏次,云何所緣差別?謂相差別。         | 6 眾雜義        |
| 可等為相?略有四種。              | Γ-           |
|                         |              |

1總標

| 1所緣相   | 所緣相者,謂所知事分別體相。             |
|--------|----------------------------|
| 2 因緣相  | 因緣相者,謂定資糧。                 |
| 3 應遠離相 | 應遠離相復有四種。謂1沈相、2掉相、3亂相、4著相。 |
| 4應修習相  | 應修習相當知對治此四種相。              |

所知事:謂或不淨、或慈愍、或緣性緣起、或界差別、或阿那波那念、或蘊善巧、 或界善巧、或處善巧、或緣起善巧、或處非處善巧、或下地麁性上地靜性、或苦諦 集諦滅諦道諦,是名所知事。(二十六卷)

#### 云何護養定資糧?

謂若成就戒律儀者,即於是處為令不退,住不放逸;如佛所誡、如佛所許,圓滿戒 蘊學處差別,精進修行,常無懈廢。如是能於已所證得尸羅相應學道無退,亦能證 得先所未證尸羅相應殊勝學道。

如說成就戒律儀,如是成就根律儀、於食知量、初夜後夜悎寤瑜伽、正知而住,如 是乃至成就所有沙門莊嚴,隨所獲得資糧所攝善法差別,皆能防護令不退失。 於後勝進善法差別,為速圓滿,為如所說無增無減平等現行,發生樂欲,增上欣慕, 恆常安住勇猛精進。是名護養定資糧。

| 二道資糧    |   |
|---------|---|
| 1 自圓滿   |   |
| 2 他圓滿   |   |
| 3 善法欲   |   |
| 4 戒律儀   | 定 |
| 5 根律儀   | 資 |
| 6 於食知量  | 糧 |
| 7 悎寤瑜伽  |   |
| 8 正知而住  |   |
| 9 善友性   |   |
| 10 聞正法  |   |
| 11 思正法  |   |
| 12 無障礙  |   |
| 13 修惠捨  |   |
| 14 沙門莊嚴 |   |

沈上何等沈相?謂不守根門、食不知量、初夜後夜不常悟寤勤修觀行、不正知住, 相 是癡行性。

耽著睡眠、無巧便慧、惡作俱行欲勤心觀。

不曾修習正奢摩他,於奢摩他未為純善,一向思惟奢摩他相。

其心惛闇,於勝境界不樂攀緣。

何等掉相?謂不守根門、食不知量、初夜後夜不常悟寤勤修觀行、不正知住, 掉

相 是貪行性。

樂不寂靜、無厭離心、無巧便慧、太舉俱行,如前欲等。

不曾修舉,於舉未善,唯一向修。

由於種種隨順掉法親里尋等動亂其心。

何等亂相?謂不守根門、食不知量、初夜後夜不常悟寤勤修觀行、不正知住, 亂

是鈍根性。 相

多求、多務、多諸事業,尋思行性。

無巧便慧、無厭離心、不修遠離。

於勝境界不樂攀緣,親近憒鬧,方便間闕,不審了知亂不亂相。

何等著相?謂不守根門、食不知量、初夜後夜不常悟寤勤修觀行、不正知住,

是鈍根性。 相

是愛行性,多煩惱性。

不如理思,不見過患,又於增上無出離見。

對治如是應遠離相,隨其所應,當知即是應修習相。

## □ 三十二相

復有三十二相。謂自心相、外相、所依相、所行相、作意相、心起相、安住相、自相相、共相相、麤相、靜相、領納相、分別相、俱行相、染汙相、不染汙相、正方便相、邪方便相、光明相、觀察相、賢善定相、止相、舉相、觀相、捨相、入定相、住定相、出定相、增相、減相、方便相、引發相。

| 住起伯、山起伯、增伯、枫伯、万使伯、51 <u>袋伯。</u> |                               |  |  |  |  |  |
|---------------------------------|-------------------------------|--|--|--|--|--|
| 1 自心相                           | 調有苾芻,先為煩惱染汙心故,便於自心極善取相,如是如是心有 |  |  |  |  |  |
|                                 | 染汙,或無染汙。由此方便,心處沈等;由此方便,不處沈等。  |  |  |  |  |  |
|                                 | 言沈等者,謂沈等四,乃至令心礙著之相,或復於彼被染汙心。  |  |  |  |  |  |
| 2 外相                            | 謂即於彼被染汙心,了知自心被染汙已,便取外相。       |  |  |  |  |  |
|                                 | 調光明相,或淨妙相,或復餘相。               |  |  |  |  |  |
|                                 | 為欲除遣諸煩惱故,或令彼惑不現行故。            |  |  |  |  |  |
| 3 所依相                           | 謂分別體相。即是一切自身所攝五蘊、并種子相。        |  |  |  |  |  |
| 4 所行相                           | 謂所思惟彼彼境界色乃至法分別體相。             |  |  |  |  |  |
| 5 作意相                           | 調有能生作意故,於彼彼境界所生識生,作是思惟:       |  |  |  |  |  |
|                                 | 今我此心由作意故,於境界轉,非無作意。           |  |  |  |  |  |
|                                 | 此所思惟名作意相。                     |  |  |  |  |  |
| 6 心起相                           | 謂即次前所說,是一相。第二相者,謂心緣行、緣名色相。    |  |  |  |  |  |
|                                 | 此所思惟名心起相。                     |  |  |  |  |  |
| 7 安住相                           | 謂四識住。即識隨色住等,如經廣說。此所思惟,名安住相。   |  |  |  |  |  |
| 8 自相相                           | 謂自類自相,或各別自相。此所思惟,名自相相。        |  |  |  |  |  |
| 9 共相相                           | 調諸行共相,或有漏共相,或一切法共相。此所思惟,名共相相。 |  |  |  |  |  |
| 10 麤相                           | 謂所觀下地一切麤相。                    |  |  |  |  |  |
| 11 靜相                           | 謂所行上地一切靜相。                    |  |  |  |  |  |
| 12 領納相 謂隨憶念過去曾經諸行之相。            |                               |  |  |  |  |  |
| 13 分別相                          | 謂思未來諸行之相。                     |  |  |  |  |  |
| 14 俱行相                          | 謂分別現在諸行之相。                    |  |  |  |  |  |
| 15 染污相                          |                               |  |  |  |  |  |
| 16 不染污相 調與此相違,當知即是不染污相。         |                               |  |  |  |  |  |
|                                 | 此中已出離於斷不修方便者,觀有貪等;修方便者,觀略下等。  |  |  |  |  |  |
|                                 | 有貪心者,謂貪相應心,或復隨逐彼品麤重。          |  |  |  |  |  |
|                                 | 如是由纏及隨眠故,一切染汙心如應當知。           |  |  |  |  |  |
|                                 | 以能對治纏及隨眠故,成不染汙。               |  |  |  |  |  |
| 17 正方便相                         | 謂所思惟白淨品因緣相相。                  |  |  |  |  |  |
| 18 邪方便相                         | 謂所思惟染汙品因緣相相。即是思惟如是如是不守根門住故,乃至 |  |  |  |  |  |
|                                 | 不正知住故,如是如是心被染相。               |  |  |  |  |  |
| 19 光明相                          | 謂如有一,於闇對治或法光明,殷勤懇到善取其相,極善思惟。  |  |  |  |  |  |
|                                 | 如於下方,於上亦爾。如是一切治闇相故,建立此相。      |  |  |  |  |  |
| 20 觀察相                          | 謂有苾芻,殷勤懇到善取其相而觀察之。            |  |  |  |  |  |
|                                 | 住觀於坐者,謂以現在能取觀未來所取法。           |  |  |  |  |  |
|                                 | 坐觀於臥者,謂以現在能取觀過去所取法。           |  |  |  |  |  |
|                                 | 或在後行觀察前行者,謂以後後能取觀前前能取法。       |  |  |  |  |  |
|                                 | 此則略顯二種所取、能取法觀。                |  |  |  |  |  |
|                                 |                               |  |  |  |  |  |

| 21 賢善定相 | 謂所思惟青瘀等相,為欲對治欲貪等故。            |  |  |  |  |  |
|---------|-------------------------------|--|--|--|--|--|
|         | 何故此相說名賢善?                     |  |  |  |  |  |
|         | 諸煩惱中貪最為勝,於諸貪中欲貪為勝,生諸苦故。       |  |  |  |  |  |
|         | 比相是彼對治所緣,故名賢善。                |  |  |  |  |  |
| 22 止相   | 調所思惟無分別影像之相。                  |  |  |  |  |  |
| 23 舉相   | 謂策心所取隨一淨妙或光明相相。               |  |  |  |  |  |
| 24 觀相   | 謂聞思修慧所思惟諸法相。                  |  |  |  |  |  |
| 25 捨相   | 謂已得平等心,於諸善品增上捨相。              |  |  |  |  |  |
| 26 入定相  | 謂由因緣、所緣、應修習相故入三摩地,或復已得而現在前。   |  |  |  |  |  |
| 27 住定相  | 謂即於彼諸相善巧而取;由善取故,隨其所欲於定安住。     |  |  |  |  |  |
|         | 又於此定得不退法。                     |  |  |  |  |  |
| 28 出定相  | 謂分別體所不攝、不定地相。                 |  |  |  |  |  |
| 29 增相   | 謂輕安定倍增廣大所思惟相。                 |  |  |  |  |  |
| 30 減相   | 謂輕安定退減狹小所思惟相。                 |  |  |  |  |  |
| 31 方便相  | 謂二道相。或趣倍增廣大,或趣退減狹小故。          |  |  |  |  |  |
| 32 引發相  | 謂能引發略攝廣博文句義道,若無諍、無礙、妙願智等,若依三摩 |  |  |  |  |  |
|         | 地諸餘力、無畏等最勝功德,及能通達甚深句義、微妙智慧,如是 |  |  |  |  |  |
|         | 等相。                           |  |  |  |  |  |

復次,如是諸相即前根本四相所攝。

謂所緣相具攝一切。因緣相亦爾。前與後為因緣故,為令後後得明淨故。

正方便相一切種別,皆因緣相。如正方便,邪方便亦爾。一是白品相,第二黑品相。諸染汗相唯應遠離。所餘諸相唯應修習。於彼彼時應修習故。

### □ 修習所緣諸相作意,能作四事

復次,云何修習所緣諸相作意?謂即於彼彼諸相作意思惟。

以思惟故,能作四事。謂即

- 1修習如是作意;
- 2 又能遠彼所治煩惱;
- 3 又能練此作意及餘,令後所生轉更明盛;
- 4 又即修習此作意時,厭壞所緣,捨諸煩惱,任持斷滅,令諸煩惱遠離相續。

是故修習如是所緣諸相作意。

#### □ 四因緣,入初靜慮乃至有頂

復次,由四因緣,入初靜慮乃至有頂。謂1因力、2方便力、3說力、4教授力。

| 因力  | 云何因力?謂曾鄰近入靜慮等。                                                |  |  |
|-----|---------------------------------------------------------------|--|--|
| 方便力 | 云何方便力?謂雖不鄰近入靜慮等,然由數習無間修力,能入諸定。                                |  |  |
| 說力  | 云何說力?謂於靜慮等增上緣法,多聞任持,乃至廣說。<br>即依此法,1獨處空閑,2離諸放逸,3勇猛精進,4自策而勵,5住法 |  |  |
|     | 隨法行,由此能入靜慮等定。                                                 |  |  |
| 教授力 | 云何教授力?謂於親教軌範師所,或於隨一餘尊長所,獲得隨順初靜慮<br>等無倒教授;從此審諦作意思惟,能入靜慮及諸餘定。   |  |  |

如是顯示四觀行者。謂1具因力者、2方便力者、若3利根者,及4鈍根者。

### □ 四得靜慮者

復次有四得靜慮者,

| 1 愛上靜慮者                           | 云何愛上靜慮者?謂如有一,先聞靜慮諸定功德,而不聞彼出  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------|------------------------------|--|--|--|--|--|
|                                   | 離方便。於彼一向見勝功德,勇猛精勤;由此因緣,入初靜慮  |  |  |  |  |  |
|                                   | 或所餘定。如是入已,後生愛味。              |  |  |  |  |  |
| 2 見上靜慮者                           | 云何見上靜慮者?謂如有一,從自師所,或餘師所,聞諸世間  |  |  |  |  |  |
|                                   | 皆是常等,如是方便入初靜慮乃至有頂,能得清淨、解脫、出  |  |  |  |  |  |
|                                   | 離。彼依此見,勇猛精勤;由是因緣,入初靜慮或所餘定。如  |  |  |  |  |  |
|                                   | 是入已,能自憶念過去多劫,遂生是見:我及世間皆是常等。  |  |  |  |  |  |
|                                   | 從定起已,即於此見堅執不捨。復於後時審思、審慮、審諦觀  |  |  |  |  |  |
|                                   | 察。謂由此故,當得清淨、解脫、出離。           |  |  |  |  |  |
| 3慢上靜慮者                            | 云何慢上靜慮者?謂如有一,聞如是名諸長老等入初靜慮乃至  |  |  |  |  |  |
|                                   | 有頂。聞是事已,遂生憍慢:彼既能入靜慮等定,我復何緣而  |  |  |  |  |  |
|                                   | 不當入。依止此慢,勇猛精勤;由是因緣,入初靜慮及所餘定。 |  |  |  |  |  |
|                                   | 如是入已,後生憍慢。                   |  |  |  |  |  |
|                                   | 或入定已,作是思惟:唯我能得如是靜慮,餘不能得。     |  |  |  |  |  |
|                                   | 彼依此慢,復於後時,於諸靜慮審思、審慮、審諦觀察。    |  |  |  |  |  |
| 4 疑上靜慮者 云何疑上靜慮者?謂如有一,為性闇鈍,本嘗樂習奢摩何 |                              |  |  |  |  |  |
|                                   | 由此因緣,入諸靜慮或所餘定。               |  |  |  |  |  |
|                                   | 如是入已,復於上定勤修方便,為得未得,於四聖諦勤修現觀; |  |  |  |  |  |
|                                   | 性闇鈍故,不能速證聖諦現觀。由此因緣,於餘所證便生疑惑; |  |  |  |  |  |
|                                   | 依此疑惑,復於勝進審思、審慮、審諦觀察。         |  |  |  |  |  |

### □ 愛味相應

復次,云何愛味相應靜慮等定?

謂有鈍根,或貪行故,或煩惱多故。彼唯得聞初靜慮等所有功德,廣說如前愛上靜慮。 於上出離不了知故,便生愛味,戀著堅住。

其所愛味,當言已出;其能愛味,當言正入。

#### □清淨

云何清淨靜慮等定?

謂有中根,或利根性,等煩惱行,或薄塵行。彼從他聞初靜慮等愛味過患及上出離, 勇猛精進,入初靜慮或所餘定。

如是入已,便能思惟諸定過患,於上出離亦能了知,不生愛味。

#### □ 無漏

云何無漏靜慮等定?

謂如有一,是隨信行,或隨法行,薄塵行類。

彼或先時於四聖諦已入現觀,或復正修現觀方便。

彼先所由諸行狀相,入初靜慮或所餘定,今於此行、此狀、此相不復思惟。

然於諸色乃至識法思惟如病、如癰等行;於有為法心生厭惡,怖畏制伏;

於甘露界繫念思惟;如是方能入無漏定。

#### □ 順退分定

復次,云何順退分定?

謂有鈍根,下劣欲解,勤精進故,入初靜慮或所餘定,於喜、於樂、於勝功德不堪 忍故,從靜慮退。

如如暫入諸定差別,如是如是還復退失,乃至未善調練諸根。

#### □ 順住分定

云何順住分定?

謂有中根,或利根性,彼唯得聞諸定功德,廣說如前愛味相應。 於所得定唯生愛味,不能上維,亦不狠下。

#### □ 順勝分定

云何順勝分定?

謂有亦聞出離方便,於所得定不生喜足。

是故於彼不生愛味,更求勝位;由此因緣,便得勝進。

#### □ 順決擇分定

云何順決擇分定?

謂於一切薩迦耶中,深見過患;由此因緣,能入無漏。

又諸無漏名決擇分,極究竟故。

猶如世間珠瓶等物,已善簡者名為決擇。自此已後無可擇故。

此亦如是。過此更無可簡擇故,名決擇分。

#### □ 無間入諸等至

復次,云何無間入諸等至?

復次,云何超越入諸等至?

謂如有一,得初靜慮乃至有頂,然未圓滿清淨鮮白。

先順次入乃至有頂,後逆次入至初靜慮。

## □ 超越入諸等至

初 空無 無所 非想 第二 第三 第四 識無 靜慮 靜慮 靜 靜慮 邊處 邊處 有處 非非 慮 想處

或有加行道非資糧道,謂已積

集資糧道者,所有順決擇分善 根。謂:媛法、頂法、順諦忍

¦法、世第一法。

謂即於此已得圓滿清白故,從初靜慮無間超入第三靜慮,第三無間超入空無邊處,空處無間超入無所有處。

乃至廣說逆超亦爾。

以極遠故,無有能超第三等至。

唯除如來,及出第二阿僧企耶諸大菩薩。彼隨所欲入諸定故。

#### □ 熏修靜慮

復次,云何熏修靜慮?

謂如有一,已得有漏及與無漏四種靜慮,1為於等至得自在故,2為受等至自在果故,長時相續入諸靜慮,有漏、無漏更相間雜。乃至有漏無間無漏現前,無漏無間還入有漏,當知齊此熏修成就。

1 若於是處、是時、是事欲入諸定,即於此處、此時、此事能入諸定,是名於諸等至獲得自在。

2 等至自在果者,謂於現法樂住轉更明淨。

又由此故,得不退道。

又淨修治解脫、勝處及遍處等勝品功德能引之道。

若有餘取而命終者,由此因緣,便入淨居。

由軟中上品修諸靜慮,有差別故,於一切處受三地果。

如前有尋有伺地已廣分別。

修習無尋唯伺三摩地故,得為大梵。

由軟、中、上、上勝、上極品熏修力故,生五淨居。

當知因修清淨靜慮定故,生靜慮地,不由習近愛味相應。

既生彼已,若起愛味,即便退沒;若修清淨,還生於彼。或生下定,或進上定。 先於此間修得定已,後往彼生。

何以故?

非未離欲得生彼故,非諸異生未修得定能離欲故。

又非此間及在彼處入諸等至樂有差別,唯所依身而有差別。

| 1 欲界    | 八大那落迦、/                                      | (      | <br>餓鬼、倖生、 | 有尋有伺 |
|---------|----------------------------------------------|--------|------------|------|
| - 10001 | 人、欲界六天、                                      | 1441A  |            |      |
| 2 色界    |                                              | 下品     | 1          |      |
|         | 初靜慮                                          | 中品     | 梵輔天        | -    |
|         | (離生喜樂)                                       | 上品     | 大梵天        | 無尋唯伺 |
|         | 第二靜慮                                         | 下品     | 少光天        | 無尋無伺 |
|         |                                              | 中品     | 無量光天       |      |
|         |                                              | 上品     | 極光淨天       | -    |
|         | 第三靜慮                                         | 下品     | 少淨天        | -    |
|         | 第二所愿<br>(離喜妙樂)                               | 中品     | 無量淨天       | -    |
|         | ( Page 12 /92 /107 /                         | 上品     | 遍淨天        | -    |
|         |                                              | 下品     | 無雲天        | -    |
|         | 第四靜慮                                         | 中品     | 福生天        | -    |
|         | (捨念清淨)                                       | 上品     | 廣果天        |      |
|         |                                              | 無想天(廣果 |            |      |
|         | 不還者<br>(五淨居天)                                | 下品     | 無煩天        |      |
|         |                                              | 中品     | 無熱天        | -    |
|         |                                              | 上品     | 善現天        |      |
|         |                                              | 上勝品    | 善見天        | -    |
|         |                                              | 上極品    | 色究竟天       |      |
|         | 大自在住處     十地菩薩     摩醯首羅天       無色界     空無邊處天 |        |            |      |
| 3 無色界   |                                              |        |            |      |
|         | 識無邊處天                                        | _      |            |      |
|         | 無所有處天                                        | -      |            |      |
|         | 非想非非想處尹                                      |        |            |      |

## ■ 5 略攝諸經宗要

復次,已說修習作意相差別。 云何攝諸經宗要?謂八解脫等。如經廣說。

## □ 解脫

#### 1 總標 2 安立 3 作意差別 4 相差別 (所緣差別) 5 略攝諸經宗要 6 眾雜義

### ◆ 八解脫

前七解脫,於已解脫生勝解故,名為解脫;第八解脫,棄背想受,故名解脫。

| 1有色觀諸色解脫      | 於已解脫生勝解 |
|---------------|---------|
| 2 內無色想觀外諸色解脫  |         |
| 3 淨解脫身作證具足住解脫 |         |
| 4 空無邊處解脫      |         |
| 5 識無邊處解脫      |         |
| 6 無所有處解脫      |         |
| 7 非想非非想處解脫    |         |
| 8 想受滅身作證具足住解脫 | 棄背想受    |
|               |         |

| 1有色觀諸色  | 內有色想觀外色少 | 八 |
|---------|----------|---|
| 解脫      | 內有色想觀外色多 | 勝 |
| 2 內無色想觀 | 内無色想觀外色少 | 處 |
| 外諸色解脫   | 内無色想觀外色多 |   |
| 3 淨解脫身作 | 内無色想觀外色青 |   |
| 證具足住解脫  | 内無色想觀外色黃 |   |
|         | 内無色想觀外色赤 |   |
|         | 内無色想觀外色白 |   |

色界

生欲界,已離欲界欲 得色界定,未離色界欲

### ◇ 有色觀諸色

云何有色觀諸色?

謂生欲界,已離欲界欲,未離色界欲。

彼於如是所解脫中已得解脫,即於欲界諸色,以有光明相作意思惟,而生勝解。

於欲界諸色,

而生勝解。

以有光明相作意思惟,

由二因緣,名為有色。謂

1 生欲界故

2 得色界定故

又於有光明而作勝解故。

問:觀諸色者,觀何等色?復以何行?

答:欲界諸色。於諸勝處所制少色,若1好、若2惡、若3劣、若4勝;

如是於多,乃至廣說。

何故修習如是觀行?為淨修治能引最勝功德方便。

何等名為最勝功德?謂勝處、遍處、諸聖神通、無諍、願智、無礙解等。

雖先於彼欲界諸色已得離欲,然於彼色未能證得勝解自在。

為證得故,數數於彼思惟勝解。

#### ◇ 內無色想觀外諸色

云何內無色想觀外諸色?

謂生欲界,已離色界欲,無色界定不現在前,

又不思惟彼想明相,但於外色而作勝解。

由二因緣,名內無色想。謂

若於是色已得離欲,說彼為外。

1已證得無色等至,亦自了知得此定故

2 不思惟内光明相故

| 生欲界,已離欲界欲<br>(外色) | 已離色界欲<br>(外色)    | 無色界定不現在前<br>已證得無色等至 |
|-------------------|------------------|---------------------|
| 不思惟内光明相,但         | 於外色而作勝解。         |                     |
| (若於是色已得離          | 欲,說彼為外。 <b>)</b> |                     |
|                   |                  | •                   |

色界

無色界

餘如前說。

### ◇ 淨解脫身作證具足住

云何淨解脫身作證具足住?

謂如有一,已得捨念圓滿清白,以此為依,修習清淨聖行圓滿,名淨解脫。

何以故?三因緣故。謂

1 已超過諸苦樂故

2 一切亂動已寂靜故

3 善磨瑩故

:<<集異門足論十八卷>>

|解脫者: 調此定中所有善色受想行識, 是名解脫。

身作證者,於此住中,一切賢聖多所住故。

### ◇ 空無邊等處

云何空無邊處解脫?謂如有一,於彼空處已得離欲,即於虛空思惟勝解。 如是識無邊處解脫,於彼識處已得離欲,即於是識思惟勝解。 無所有處解脫者,謂已得無所有處,於識無邊處思惟勝解。 有頂解脫,更不於餘而作勝解;乃至遍於想可生處,即於是處應作勝解。

#### ◇勝處

復次,先已修治作意勝解,後方能起勝知勝見,故名勝處。此勝當知復有五種。

- 1形奪卑下,故名為勝。謂如有一,以己勝上工巧等事,形奪他人置下劣位。
- 2 制伏羸劣,故名為勝。謂如有一,以己彊力摧諸劣者。
- 3 能隱蔽他,故名為勝。謂瓶盆等能有覆障,或諸藥草呪術神通有所隱蔽。
- 4 厭壞所緣,故名為勝。謂厭壞境界,捨諸煩惱。
- 5 自在迴轉,故名為勝。謂世君王,隨所欲為處分臣僕。

於此義中,意顯隱蔽及自在勝。前解脫中勝解自在,今於勝處制伏自在。

觀色少者,謂諸有情資具等色。

觀色多者,謂諸宮殿房舍等色。

言好色者,謂美妙顯色。一向淨妙故。與此相違,名為惡色。

言劣色者,謂聲、香、味、觸不可意色。與此相違,當知勝色。

此四顯色,有情資具、宮殿等攝。

言勝知者,謂數數隱蔽所緣勝解。

有如是想者,謂有制伏想也。

<<雜集論 13 卷>>

依解脫故造修,由勝處故起方便,由遍處故成滿。

若於彼得成滿,即於解脫究竟。

### ◇ 遍處

復次,由諸遍處,於勝解事生遍勝解,故名遍處。

言無二者,謂諸賢聖無我、我所二差別故。

言無量者,遍一切故。

何故遍處唯就色、觸二處建立?由此二種,共自他身,遍有色界,常相續故。 眼等根色唯屬自身,香、味二塵不遍一切,聲聲有間,是故不說如是有色諸遍處定。 色界後邊,於無色中,空遍一切,故立遍處。識所行境遍一切故,亦立遍處。

大毗婆沙論 85 卷

言無二者,謂無間雜。無邊無際者,謂邊際難測。

|      |      |      |     |      | . – – 📤 – – – |     |
|------|------|------|-----|------|---------------|-----|
| 1 解脫 | 下品善根 | 小善根  | 唯因  | 能有棄背 | 唯作勝解          | !   |
| 2 勝處 | 中品善根 | 大善根  | 唯果  | 能勝伏境 | 能伏煩惱          | ļ   |
| 3 遍處 | 上品善根 | 無量善根 | 通因果 | 能廣所緣 | 於所緣境、無        | 三無量 |

#### ◇次第

復次,修觀行者,

1 先於所緣思惟勝解;

2 次能制伏;

3 既於制伏得自在已,後即於此遍一切處,如其所欲而作勝解;

是故此三如是次第。

八色遍處善清淨故,能引賢聖勝解神通,及於諸事轉變神通。 如其勝解,隨所轉變,皆能成就。

又能變作金銀等物,堪有所用。

由識遍處善清淨故,便能引發無諍、願智、無礙解等諸勝功德。由空遍處善清淨故,隨其所欲皆轉成空。

| 譬如世間瓦鐵金師,初和泥等,未善調練,解脫位亦爾。 | 解脫 |
|---------------------------|----|
| 如善調練,勝處位亦爾。               | 勝處 |
| 如調練已,隨欲轉變,遍處位亦爾。          | 遍處 |

#### □ 等持

◆ 三三摩地

復次,三三摩地者,

#### ◇空

云何空三摩地?

謂於遠離有情、命者,及養育者、數取趣等,心住一緣。當知空性略有四種。

- 1 觀察空。謂觀察諸法空無常樂,乃至空無我、我所等。
- 2 彼果空。謂不動心解脫,空無貪等一切煩惱。
- 3 内空。謂於自身空無計我、我所及我慢等一切僻執。
- 4 外空。謂於五欲空無欲愛。

如說:我已超過一切有色想故,於外空身作證具足住,乃至廣說。 此中緣妙欲想,名為色想。此想所起貪欲斷故,說為外空。 又修行者,由彼果空,或時作意思惟外空,或時作意思惟內空。 由觀察空,或時思惟內外空性;由此力故,心俱證會。

設復於此內外空性不證會者,便應作意思惟無動。 言無動者,謂無常想,或復苦想。如是思惟,便不為彼我慢等動。 由彼不為計我、我慢乃至廣說動其心故,便於二空心俱證會。

#### ◇ 無願

云何無願心三摩地?謂於五取蘊,思惟無常,或思惟苦,心住一緣。

#### ◇無相

云何無相心三摩地?謂即於彼諸取蘊滅,思惟寂靜,心住一緣。 如經言:無相心三摩地,不低不昂,乃至廣說。 云何名為不低不昂?違順二相不相應故。

又二因緣,入無相定。

- 1 不思惟一切相故
- 2 正思惟無相界故

由不思惟一切相故,於彼諸相不厭不壞,唯不加行作意思惟,故名不低。 於無相界正思惟故,於彼無相不堅執著,故名不昂。

#### 此三摩地略有二種。

| 1方便   | 言方便者,數數策勵思擇安立,於彼諸相未能解脫;由隨相識,於時時   |
|-------|-----------------------------------|
|       | 中擾亂心故。                            |
|       | 彼復數數自策自勵思擇安立,方能取果,解脫隨相。           |
|       | 於此解脫又解脫故,不自策勵思擇而住,是故名為極善解脫。       |
|       | 若數策勵思擇安立方得住者,雖名解脫,非善解脫。           |
| 2 方便果 | 又曉了果、曉了功德者,謂 1 煩惱斷究竟故, 2 現法樂住究竟故。 |
|       | 又復滅、道俱應曉了。即此二種,隨其次第,名曉了果、曉了功德。    |
|       | 又諦現觀、阿羅漢果俱應曉了。                    |
|       | 於見道位中,名曉了果;於阿羅漢果,名曉了功德。           |

若於此處無有彼物,由此道理觀之為空,故名空性。

即所觀空無可希願,故名無願。

觀此遠離一切行相,故名無相。

何故此中先說空性;餘處宣說無常故苦,苦故無我,後方說空?

調若無無我,無常苦觀終不清淨。要先安住無我之想,從此無間方得無願。

是故經言:諸無常想,依無我想而得安住,乃至廣說。

彼於無常觀無我已,不生希願,唯願無相,專求出離,故此無間宣說無相。

#### ◆ 尋同等三摩地

#### 復次,

云何有尋有伺三摩地?謂三摩地尋伺相應。

云何無尋唯伺三摩地?謂三摩地唯伺相應。大梵修已,為大梵王。

云何無尋無伺三摩地?謂三摩地尋伺二種俱不相應。

修習此故,生次上地乃至有頂。唯除無漏諸三摩地。

云何無尋無伺三摩地相?

謂於尋伺心生棄捨,唯由一味,於內所緣而作勝解,又唯一味平等顯現。

#### ◆ 小大無量三摩地

復次,云何小三摩地?

謂或由所緣故小,觀少色故。

或由作意故小,小信、小欲、小勝解故。

#### 云何大三摩地?

謂或由所緣故大,觀多色故,而非無邊無際觀諸色故。

或由作意故大,上信、上欲、上勝解故,而非無邊無際信、欲、勝解故。

云何無量三摩地?

謂或由所緣故無量,無邊無際觀諸色故。

或由作意故無量,無邊無際信、欲、勝解故。

此中大心三摩地者, 謂於一樹下, 想諸天光而生勝解, 乃至廣說。 無量三摩地者, 謂四無量。

云何於一樹下想諸天光而生勝解?

謂於欲界極厭壞已,得初靜慮,為令此定善清淨故,更修方便。

又聞諸天身帶光明,便思惟彼身光明相,遍一樹下,乃至大地、大海邊際,發生勝解。 由三摩地後後轉增有差別故,令所生起而有差別。

云何作意得成唯二?調隨勝解分齊施設作意故。

云何作意唯二為緣,修成唯二?謂即由此作意力故,施設所修定有差別,圓滿清淨轉增勝故。

云何以修唯二為緣,行成唯二?謂如如善修定轉增勝,如是如是施設所感生有差別。

云何以行唯二為緣,補特伽羅建立唯二?謂此因緣所生有情,施設高下勝劣差別。

問:初二靜慮諸天光明有何差別?答:

如末尼珠,外有光明,內無光明。初靜慮身亦復如是,外放光明,內則不爾。譬如明燈,外發光明,內自照了。第二靜慮身亦如是,若內若外俱有光明。

是故經說:彼地已上惟一種身,非於下地。

復次,云何建立四無量定?

調諸有情有三品故。一者、無苦無樂,二者、有苦,三者、有樂。 如其次第,欲與其樂、欲令離苦、欲令其樂永不相離。

於彼作意有四種故,如其次第,建立四種。

謂由與樂作意故、拔苦作意故、樂不相離隨喜作意故,建立前三。

即於此三欲與樂等,為欲令彼不樂思慕不染汙作意故,瞋恚不染汙作意故,貪欲不

染汗作意故,建立於捨。

經言:以慈俱心,乃至廣說。

現前饒益,故名慈俱。

饒益相故,名慈善友。

其饒益相略有二種。

1 欲利益

2 欲安樂

此二種相,一切無量之所顯示。

無怨者,離惡意樂故。

無敵者,離現乖諍故。

無惱害者,離不饒益事故。

廣者,所緣廣大故。

大者,利益安樂思惟最勝故。

無量者,果無量故。如四大河,眾流雜處。

善修習者,極純熟故。

| 1無苦無樂 | 欲與其樂     | 慈無量 |
|-------|----------|-----|
| 2 有苦  | 欲令離苦     | 悲無量 |
| 3 有樂  | 欲令其樂永不相離 | 喜無量 |

設有問言: 慈俱等心有何等相?

故次答言:勝解遍滿,具足而住。

勝解遍滿者,是增上意樂勝解周普義。

具足者,圓滿清白故。

住者,所修觀行日夜專注,時專注故。

問:如經言:善修習慈,極於遍淨,乃至廣說。此何密意?

答:第三靜慮,於諸樂中其樂最勝,憶念此樂修習慈心,慈最第一,故說修慈極於 編淨。

憶念空處修習悲心,亦最第一。

以修悲者樂欲拔苦,無色界中遠離眾苦,斷壞等苦彼都無故。

是故憶念無邊空處修悲等至,作如是念:當令一切有苦有情,到無眾苦及所依處。

修喜定者,亦常憶念無邊識處,慶諸有情所得安樂。作如是念:當令一切有情之類 受無量樂,猶如識處,識無限量。

是故憶念識無邊處修習喜定,為最第一。

修捨定者,亦常憶念無所有處。作如是念:無所有處,無漏心地最為後邊,捨最第一;如阿羅漢苾芻,一切苦、樂、不苦不樂現行位中,皆無染汙。當令一切有情之類,得如是捨。

是故憶念無所有處修習捨定,為最第一。

如是一切皆是聖行,唯聖能修,故經宣說覺分俱行。

| 1第三靜慮  | 慈最第一 |
|--------|------|
| 2 空無邊處 | 悲最第一 |
| 3 識無邊處 | 喜最第一 |
| 4無所有處  | 捨最第一 |

#### ◆ 一分/具分修三摩地

復次,

云何一分修三摩地?

謂於此中 1 或唯作意思惟光明相,2 或唯作意思惟色相,而入於定。如是二種,隨其次第,或了光明,或覩眾色。

云何具分修三摩地?

謂俱思惟而入於定,亦了光明,亦見眾色。

如是修習光明定者,定難差別有十一種。所謂疑等,如經廣說。

問:此誰難耶?

答:三摩地相。相有二種,謂1所緣相及2因緣相。

用彼為依,住三摩地;若退彼相,便不能住。

1 此中最初,於所顯現光明色相不善知故,便覺有疑。

2 方便緩故,有不作意。

如於眾色不欲見者,或閉於目,或復背面;此觀行者,於諸色中不欲作意,亦復如是。

- 3 由不善守根門等故,有身麤重。
- 4 多習睡眠,或多覺悟,便增惛睡,不見眾色;設有所見而不圓滿。
- 5 為此二事,極作功用力勵思惟,故有太過勇猛精進。

1 有疑

2 有不作意

3 有身麤重

4 多睡眠等

5 太過精進

6極劣精進

7 生踊躍喜

8 生大恐怖

9 起種種想

10 多言論等

11 願樂外色

- 6 由有太過策勵過故,還極下劣。如急捉持斥鷃鳥者。
- 7 彼唯思求光明之相,此與見色若俱生時,希一得二,便生踊躍;猶如有人得二伏 藏。
- 8 遍於諸方, 欻然并見不祥之色, 便生大怖; 猶如有人兩邊旋轉卒起。
- 9 於彼行時,或復住時,於世雜類起種種想;如是外想,與定為難。

或復因其所修習定,謂己為勝,觀他為劣,便自高舉。如是亦得名種種想。

- 10 或多言論,或久尋思,令身疲勞,心不得定;如是多言,與定為難。
- 11 若從定生光明之相,及見色時,便捨內修相續作意,願樂於外諦視眾色;故極思 察,與定為難。

如是諸難,隨其所應,障三摩地所緣境相及因緣相。

或有遇此, 退失所緣、因緣相故, 如其次第, 二相俱沒。

#### ◆ 喜俱行三摩地

復次,云何喜俱行三摩地?謂初、二靜慮諸三摩地。

云何樂俱行三摩地?謂第三靜慮諸三摩地。

云何捨俱行三摩地?謂第四靜慮已上諸三摩地。

#### ◆ 四修定

復次,云何修定1為得現法樂住?

謂於四種現法樂住方便道中所有修定,及未圓滿清淨鮮白諸根本地所有修定。 為顯修習未曾得定,是故世尊說初靜慮前方便道。 四修定

云何修定2為得智見?

謂諸苾芻,於光明相,殷勤懇到審諦而取,如經廣說。 當知此在能發天眼前方便道所有修定。

此中天眼,於諸色境能照、能觀,說名為見。

能知諸天如是名字、如是種類,乃至廣說,如勝天經,是名為智。

云何修定3年分別慧?謂諦現觀預流果向方便道中所有修定,或為修習諸無礙解。

云何修定 4 為盡諸漏?謂阿羅漢果方便道中所有修定。

#### ◆ 五聖智三摩地

復次,云何五聖智三摩地?

謂我此三摩地, 是聖、無染、無執, 廣說如經。

此中示現五行相智。

謂 1 自體智、2 補特伽羅智、3 清淨智、4 果智、5 入出定相智。

聖者,善故名聖,又無漏故名聖。

無染者,顯善聖性。

無執者,顯無漏聖性。

非凡夫所折者,謂諸佛及聖弟子所親近故。

是聰叡所讚者,謂即彼所稱讚故。

是諸聰叡同梵行者常不訶毀者,謂一切時常稱讚故。

五聖智三摩地 1 自體智 2 補特伽羅智 3 清淨智 4 果智

非如世間初靜慮等,為背下地修方便故,先以靜相而稱讚之;為趣上地修方便故, 後以麤相而復訶毀。

1 為得現法樂住 2 為得最勝知見

3 為得勝分別慧

4 為得諸漏永盡

5 入出定相智

寂靜者,所治煩惱永寂靜故。

微妙者,自地煩惱不愛味故。

得安隱道者,所得之道無退轉故。

證心一趣者,已得無尋無伺地故。

現在安樂者,能得現法樂住故。

後樂異熟者,引無餘依涅槃樂故。

正念而入者,善取能入三摩地相,無忘失故。

正念而出者,善取能出三摩地相,無忘失故。

#### ◆ 聖五支三摩地

復次,云何聖五支三摩地? 謂諸苾芻,即此身內離生喜樂,廣說如經。

#### ◇ 1 初靜慮攝

離牛喜樂者,謂初靜慮地所攝喜樂。

所滋潤者,謂喜所潤。

遍滋潤者,謂樂所潤。

遍充滿者,謂加行究竟作意位。

遍適悅者, 謂在已前諸作意位。由彼位中, 亦有喜樂時時間起, 然非久住, 亦不圓滿。 於此身中無有少分而不充滿者, 謂在加行究竟果作意位。譬如黠慧能沐浴人, 或彼 弟子者, 當知喻於修觀行者。

铜器、瓦器、或蚌蛤器者,喻為離欲生喜樂故,教授教誡。

細沐浴末者,喻能順彼出離尋等。

水澆灌者,當知喻於尋清淨道。

沐浴摶者,以喻於身。

帶津膩者,喻喜和合。

膩所隨者,喻樂和合。

遍內外者,喻無間隙喜樂和合。

不彊者,喻無散動。

不弱者,喻無染汙,亦無愛味。

#### ◇ 2 第二靜慮攝

又於第二喻有差別。

山者,喻於無尋伺定。

尖頂者,喻於第二靜慮無尋無伺,於所緣境一味勝解。

泉者,喻於內等淨支。

水軸者, 謂水傍流出。

水索者, 謂水上涌出。

此二種喻,如其次第,顯示喜、樂滋潤等言,如前解釋。

無不充滿者,當知喻於無間相應。

#### ◇ 3 第三靜慮攝

又於第三喻有差別。

如嗢鉢羅等離喜之樂,彼相應法及所依身,當知亦爾。

聖五支三摩地

1 初靜慮攝

2 第二靜慮攝

3 第三靜慮攝

4 第四靜慮攝

5 觀察緣起攝

水喻離喜無尋伺定。喜發踊躍,由無彼故,喻華胎藏沒在水中。

#### ◇ 4 第四靜慮攝

又於第四喻有差別。

清淨心者,謂與捨念清淨相應。超過下地諸災患故。

鮮白者,謂性是善。自地煩惱無愛味故。

何故復以長者為喻?謂彼所作皆審悉故,不放逸故,思惟籌量觀察勝故,於增減門 無不知故。

證得清淨第四靜慮者,亦復如是。凡有所為審諦圓滿,無諸放逸,於一切義無不了知,其性捷利。

八經九經以為喻者,由堅緻故,顯蚊蝱等不能侵損。

首足皆覆者,若有二失,容可侵損。謂衣薄故,有露處故。今此顯示二失俱無。

此定亦爾,其心清淨鮮白周遍,一切散動所不能侵;

堪忍寒暑乃至他所呵叱惡言,及內身中種種苦受。

#### ◇ 5 觀察緣起攝

又於第五喻有差別。

於所觀相殷勤懇到等,當知已如前釋。

調審觀察三世諸行,於能觀察又復觀察,是此中總義。

何等名為聖三摩地?云何建立五支差別?

謂四靜慮中,所有聖賢心一境性,及於安立審諦觀察,如是名為聖三摩地。

依於四種現法樂住,建立四支;依審觀察緣起法故,

又為斷除餘結縛故,建立第五。

當知此中二因緣故,建立五支。

#### ◆ 有因有具聖正三摩地

復次,云何有因有具聖正三摩地?

當知 1 善故,及 2 無漏故,說名為聖。

有五道支名此定因。

所謂 1 正見、2 正思惟、3 正語、4 正業、5 正命。 具有三種。所謂 1 正見、2 正精進、3 正念。

此中薄伽梵總說前七道支,與聖正三摩地為因為具。

|    |      | 2 正叩  |    |  |
|----|------|-------|----|--|
|    | 2 有具 | 1 正見  | 資助 |  |
|    |      | 2 正精進 |    |  |
|    |      | 3 正念  |    |  |
| ٠. | n    |       |    |  |

1 正見

3 正語 4 正業

2 正思惟

1 有因

前導

隨其所應,差別當知。謂由前導次第義故,立五為因;於三摩地資助義故,立三為具。

#### ◇ 前導

云何正見等前導次第義?

謂先了知世間實有真阿羅漢正行正至,便於出離深生樂欲,獲得正見。

次復思惟:何當出離居家拍迮,乃至廣說。

從此出家,受學尸羅,修治淨命。是名正語、正業、正命。

#### ◇資助

此正見等,於所對治邪見等五猶未能斷。還即依止此五善法,從他聞音,展轉發生聞慧正見。

為欲斷除所治法故,又為修習道資糧故,方便觀察。次依聞慧發生思慧,復依思慧發生修慧。

由此正見,於諸邪見,如實了知此是邪見;於諸正見,如實了知此是正見;乃至正命,如實知已。

為欲斷除邪見等故,及為圓滿正見等故,發勤精進。

若由此故,能斷所治,集能治法,令其圓滿,是名正念。

此念即是三摩地分,故亦兼說正三摩地。

若是時中,捨邪見等令不復生,修正見等令得圓滿;即於如是方便道中,亦能棄捨

邪精進念,兼能修滿正精進念。

若於是時,於彼諸法能斷能滿;即於此時,聖正三摩地亦得圓滿。

此中由慧為導首,於增上戒先自安處。

次聞他音、如理作意,及增上戒學并為依止,於方便道中,發生增上心學及增上慧學。

此中正念,名增上心學;正見、正精進,名增上慧學。

如是三學,於修聖正三摩地時,皆得圓滿。

| 1 正見  | 增上慧學 |
|-------|------|
| 2 正精進 |      |
| 3 正念  | 增上心學 |

#### ◆ 金剛喻三摩地

復次,云何金剛喻三摩地?謂最後邊學三摩地。

此三摩地 1 最第一故, 2 最尊勝故, 3 極堅牢故, 4 上無煩惱能摧伏故, 5 摧伏一切

諸煩惱故,是故此定名金剛喻。

譬如金剛,其性堅固,諸末尼等不能穿壞,穿壞一切末尼寶等。

此定亦爾,故喻金剛。

| 1最第一      |
|-----------|
| 2 最尊勝     |
| 3極堅牢      |
| 4 上無煩惱能摧伏 |
| 5 摧伏一切諸煩惱 |

### □ 等至

#### ◆ 五現見三摩鉢底

復次,云何五現見三摩鉢底?謂諸苾芻,即於此身等,廣說如經。 已見諦者修此等至,是故名為現見等至。

<<大毗婆沙論四十卷>>復次契經中說有五現見等至;云何為五?謂

有苾芻、如實觀察自身,從足至頂,種種不淨充滿。謂髮毛爪齒塵垢皮肉骨髓筋脈肝肺脾腎大小腸 胃膽生熟藏痰熱心肚屎尿涕唾汗淚膿血脂膏腦膜。譬如有人、觀見倉內麻米豆等種種雜物,充滿其中,此亦如是。是名第一現見等至。

復有苾芻、如實觀察自身,從足至頂,種種不淨充滿。謂髮毛等。如前廣說。復觀除去皮肉血等,

唯觀骸骨,識於中行。是名第二現見等至。

復有芯芻、如實觀察自身,從足至頂,種種不淨充滿。謂髮毛等。如前廣說。復觀除去皮肉血等,

唯觀骸骨, 識於中行; 不住今世, 亦住後世。是名第三現見等至。

復有芯芻、如實觀察自身,從足至頂,種種不淨充滿。謂髮毛等,如前廣說。復觀除去皮肉血等,

唯觀骸骨,識於中行;不住今世,但住後世。是名第四現見等至。

復有苾芻、如實觀察自身,從足至頂,種種不淨充滿。謂髮毛等,如前廣說。復觀除去皮肉血等,

唯觀骸骨,識於中行;不住今世,不住後世。是名第五現見等至。

是諸修道所斷煩惱制伏對治、斷滅對治,及觀察斷,當知此中總略體性。

初不淨觀,方便念住以為依止,為令欲貪不現行故,觀察內身種種不淨。

第二不淨觀,即彼念住以為依止,乃至觀察骨人之相,為令彼貪不現行故,觀察此 身種種不淨。

當知齊此,名具觀察一切不淨。

最極通達者,是青瘀等觀品類次第極逾越義。

初不淨觀,觀察內身現前安住種種不淨。

後不淨觀,通達法性。觀察此身有如是法,有如是性,乃至廣說。

觀識流轉者,觀察此識生滅相續。

或觀牛身展轉相續。謂麤觀察行緣識等。

或觀剎那展轉相續。謂細觀察若有貪心、離貪心等品類差別,荏苒過度彼彼日夜、 剎那、臘縛、牟呼栗多、於其中間非一眾多種種心識異生異滅。

- 1 有學未離欲者,俱住二世;
- 2 已離欲者,唯住他世;
- 3 阿羅漢果,俱無所住。

如是名為觀察於斷。

### ◆ 勝處/遍處等至

勝處等至、遍處等至,如前已說。

### ◆ 無想三壓鉢底

復次,云何無想三摩鉢底?

謂已離遍淨欲,未離上欲,永出離想作意為先,諸心心法滅。

問:以何方便入此等至?答:

- 1 觀想如病、如癰、如箭,入第四靜慮
- 2 修背想作意,於所生起種種想中厭背而住。唯謂無想寂靜微妙
- 3 於無想中持心而住。如是漸次離諸所緣,心便寂滅。

於此生中,亦入亦起。若生於彼,唯入不起。

其想若生,便從彼沒。

### ◆ 滅盡三摩鉢底

復次,云何滅盡三摩鉢底?

謂已離無所有處欲,暫安住想作意為先,諸心心法滅。

問:以何方便入此等至?

答:若諸聖者,已離無所有處欲,

- 1 或依非想非非想處相而入於定
- 2 或依滅盡相而入於定

依非想非非想處相而入定者,謂於此二心深生厭捨,非想非非想處進趣所緣皆滅盡 故,心便寂滅。

依滅盡相而入定者,亦復如是。

《大唐西域記》卷二:

時極短者。謂剎那也。百二十剎那為一呾剎那。 六十呾剎那為一臘縛。三十臘縛為一牟呼栗多。 五牟呼栗多為一時。六時合成一日一夜

- 1 牟呼栗多=48 分鐘
- 1 臘縛=96 秒
- 1 呾剎那=1.6 秒
  - 1 剎那=13 毫秒

將欲趣入滅盡定時,有二種法多有所作。謂 1 奢摩他、2 毗鉢舍那。 云何奢摩他?云何毗鉢舍那?云何此二多有所作? 謂於此義中,

八次第定名奢摩他 ---- 四禪八定

所有聖慧名毗鉢舍那

於此二中隨闕一種,即不能入滅盡等至;要具此二,方能趣入。是故此二多有所作。

問:入滅定時,云何次第滅三種行? ◆----身、語、意

答:此有二種。謂行時、住時。

若於行時,亦起言說。於初靜慮有此作用,有語行故。

若於住時,從第二靜慮已上次第定力,彼三種行次第而滅。

當知出時,由逆次第次第而起。

問:滅盡定中,諸心心法并皆滅盡。云何說識不離於身?

答:由不變壞諸色根中,有能執持轉識種子阿賴耶識不滅盡故,後時彼法從此得生。

問:入滅定時,無有分別:我當入定,我當出定。正在定時,心寂滅故,遠離加行。 將出定時,心先滅故,亦無作意。云何能入?云何能出?

答:先於其心善修治故。若有諸行、諸狀、諸相,能入於定、能出於定,於彼修習、極多修習;由修習故,任運能入、任運能出。

云何出滅定時觸三種觸?

- 1不動觸
- 2無所有觸
- 3 相觸

謂出定時,多由三境而出於定。

- 1 由有境
- 2 由境境
- 3 由滅境

由此三境,於出定時,如其次第觸三種觸。

緣於有境而出定時,無有我慢擾動其心。

謂此為我,而起我慢,或計未來我當有等,乃至廣說。 是故說言觸不動觸。

緣於境境而出定時,無貪所有、無瞋所有、無癡所有。 是故言觸無所有觸。

緣於滅境而出定時,於一切相不思惟故,緣無相界。 是故說言觸無相觸。

如是已說靜慮、解脫、等持、等至。

# ■6 眾雜義

#### 2 安立 3 作意差別 4 相差別 (所緣差別) 5 略攝諸經宗要

1 總標

6 眾雜義

### □ 樂空閑,勤修觀行

復次,如世尊言:「汝等苾芻,當樂空閑,勤修觀行,內心安住正奢摩他」者,謂 能遠離臥具貪著,或處空閑,或坐樹下,繫念現前,乃至廣說。名樂空閑。 當知此言顯**身遠離**。

若能於內九種住心,如是名為內心安住正奢摩他。當知此言顯心遠離。

若樂處空閑,便能引發內心安住正奢摩他。 若內心安住正奢摩他,便能引發毗鉢舍那。 若於毗鉢舍那善修習已,即能引發於諸法中如實覺了。

樂處空閑(身遠離)-> 內心安住正奢摩他 (於內九種住心)(心遠離)-> 毗鉢舍那 -> 於諸法中如實覺了

### □ 勤修三摩地

復次,如世尊言:「汝等苾芻,於三摩地當勤修習,1無量、2常委、3安住正念」者, 調先總標於三摩地勤修習已,後以三事別顯修相。

- 1無量者,謂四無量。
- 2 常委者, 謂常有所作, 及委悉所作, 故名常委。
- 3 安住正念者,顯於四念住,安住其心。

何故說此三種修相?謂依二種圓滿故。

- 1世間圓滿
- 2 出世圓滿

修無量故,便能引發世間圓滿。

修正念故,便能引發出世圓滿。

常委修故,於此二種速得通達;由此因緣,處二中說。

是故但說三種修相。

又

無量者,顯奢摩他道。

住正念者,顯毗鉢舍那道。

常委者,顯此二種速趣證道。

X

無量者,顯趣福德行。

住正念者,顯趣涅槃行。

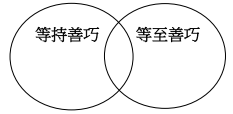
常委者,顯趣二種速圓滿行。

先於奢摩他善修習已,後與毗鉢舍那方得俱行。 修此二種三摩地故,如實覺了所知境界。

|      |      |     | 修無量 | 修正念 | 常委修 |
|------|------|-----|-----|-----|-----|
| 世間圓滿 | 奢摩他  | 趣福德 | ✓   |     | ✓   |
| 出世圓滿 | 毗鉢舍那 | 趣涅槃 |     | ✓   | ✓   |

### □善药

復次,如世尊言:修靜慮者,或有等持善巧,非等至善巧。廣說如經嗢柁南頌。



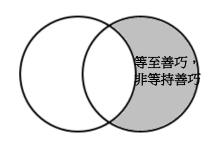
云何等持善巧?謂於空等三三摩地得善巧故。 云何非等至善巧?謂於勝處、遍處、滅盡等至不善巧故。



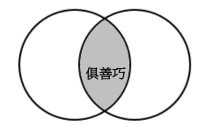
#### <<大毗婆沙論>>

有等至非等持。謂二無心定。 有等持非等至。謂不定心相應等持。 有等至亦等持。謂一切有心定。 有非等至亦非等持。謂除前相。

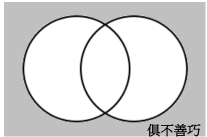
云何等至善巧,非等持善巧? 調於十種遍處等至及無想等至,若入若出俱得善巧, 非於三三摩地。



云何俱善巧?謂於彼二俱善巧故。



云何俱不善巧?謂於彼二俱不善巧故。



如是於先所說等持、等至中,隨其所應,當善建立。

又說等持善巧非等至善巧者,謂於等持名句文身善知差別,非於能入等至諸行狀相差別。

云何等至善巧,非等持善巧?

謂如有一,善知能入隨一等至諸行狀相,亦能現入;而不善知此三摩地名句文身差 別之相,亦不能知我已得入如是如是等持差別。

有諸菩薩,雖能得入若百若千諸三摩地,而不了知彼三摩地名句文身,亦不能知我已得入如是如是等持差別。

乃至未從諸佛所聞,及於已得第一究竟諸菩薩所而得聽聞,或自證得第一究竟。

### ◆ 三摩地名句文身

#### 云何為住?謂

- 1 善取能入諸三摩地諸行狀相
- 2 善取彼故,隨其所欲能住於定,於三摩地無復退失

如是若1住於定,若2不退失,二俱名住。

#### 云何為出?

謂如有一,於能入定諸行狀相不復思惟,於不定地分別體相所攝定地不同類法作意 思惟,出三摩地;

或 1 隨所作因故,或 2 定所作因故,或 3 期所作因故,而出於定。

- 1 隨所作者,謂修治衣鉢等諸所作業。
- 2 定所作者,謂飲食便利、承事師長等諸所作業。
- 3期所作者,謂如有一,先立期契,或許為他當有所作,或復為欲轉入餘定。

由此因緣,出三摩地。

#### 何等為行?

謂如所緣作種種行而入於定。

謂麤行、靜行、病行、癰行、箭行、無常行等,若於彼彼三摩地中所有諸行。

#### 何等為狀?

謂於諸定臨欲入時,便有此定相狀先起。

由此狀故,彼自了知:我於如是如是相定,不久當入,或復正入。

彼教授師由此狀故,亦了知彼不久當入如是如是相定。

#### 何等為相?

謂二種相。

| 1所緣相  | 謂分別體。由緣此故,能入諸定。         |
|-------|-------------------------|
| 2 因緣相 | 謂定資糧。由此因緣,能入諸定。         |
|       | 謂隨順定教誡教授,積集諸定所行資糧,修俱行欲, |
|       | 厭患有心,於亂不亂審諦了知,及不為他之所逼惱。 |
|       | 或人所作,或非人所作,或音聲所作,或功用所作。 |

#### 云何調善?

調若三摩地猶為**有行之所拘執**,如水被持;或為**法性之所拘執**,不靜不妙,非安隱道,亦非證得心一趣性;此三摩地不名調善,不隨所樂安隱而住。 與此相違,名為調善。

云何猶為有行拘執?

謂由誓願俱行思故,制伏外緣,持心於定。

又於作意,要由功用方能運轉,不令內心於外流散。

故作是說,如水被持。

云何法性之所拘執?

謂觀下地為麤法性,觀於上地為靜法性。

寂靜微妙,得安隱道,及能證得心一趣性,如五聖智三摩地中已略解釋。

#### 云何所行?

謂三摩地所行境界。

由所得定, 過此已上不能知故。

如初靜慮,不能觀見第二靜慮。如是根度、數取趣度,亦不能知。

云何引發? 謂能略攝廣文句義, 及能成辦諸勝功德。

云何等愛?謂慚、愧、愛、敬、信、正思惟、正念、正知、根護、戒護,及無悔等 樂為最後。由隨樂故,心便得定。

與此相違,名不等愛。

云何等愛亦不等愛?謂如有一,於慚愧等少分成就,少不成就。謂具慚愧而無愛敬, 乃至廣說。

云何為增?謂所得定轉復增長。

云何為減?謂所得定還復退失。

云何方便? 謂趣彼二道。

31 方便相 謂二道相。或趣倍增廣大,或趣退減狹小故。

又止、舉、捨、當知如前止等相中已具分別。

#### □ 二時四轉顛倒

復次,如分別靜慮經言:有靜慮者,即於興等謂之為衰,乃至廣說。 此中四轉,當知二時顛倒。

謂於三摩地,若1退墮時,若2勝進時,

1 趣退及 2 退,俱名為衰;

3 趣勝進道及與 4 勝進,俱名為興。

### ◆ 進時顛倒

云何應知於三摩地進時顛倒?

彼謂我今退失離生喜樂,我今退失勝三摩地。

謂靜慮者勤修習故,心趣寂靜,隨捨行故。

從初靜慮入於第二靜慮近分,然於此事不善了知。

於此位中,初靜慮地喜樂已過,第二靜慮地中所有喜樂猶未能得。

便作是念:我今退失離生喜樂。遂還從彼退攝其心。

當知如是修靜慮者其心顛倒。

### ◆ 退時顛倒

云何應知於三摩地退時顛倒?

謂如有一,得初靜慮,為涅槃故,積集資糧。彼於涅槃,已得所修資糧圓滿;

由此因緣,或由功用,或復任運,起如是想作意現前。

由如是想作意故,於諸色中乃至識中,了知如病乃至無我。

由如是想作意故,從此無間,因世間定所生喜樂不復現行。

便作是念:我今退失定生利益,及所依止。遂還從彼退攝其心。

如是當知修靜慮者於三摩地退失顛倒。

### ◆ 退失無倒

云何當知於三摩地退失無倒?

謂如有一,得初靜慮,便生喜足,不求上進,唯起愛味。由起如是欲俱行想作意故,遂便退失近欲界定。彼於此衰能了是衰,由此因緣,當知無倒。

又由所得靜慮定故,自譽毀他。謂我所得此靜慮定,非餘能得。由起如此欲俱行想作意故,所有蓋纏轉增轉厚,便從定退。彼於此衰能了是衰,由此因緣,當知無倒。

又以所得靜慮諸定顯示於他,為諸國王及王臣等當供養我。從定起已,尋思此事。由如是欲俱行想作意故,所有蓋纏轉增轉厚,餘如前說。

如是當知修靜盧者於三摩地退失無倒。

第二無倒,翻初無倒,應知其相。

此二無倒,亦於二時應知其相。

中依如是倒無倒處,安立四轉。

### □ 四檢行

復次,如分別四檢行定經中,由四種相,檢行一切三摩地等。謂此等持是順退分, 乃至此是順決擇分。

云何檢行?謂此是1劣分、此是2勝分、此3殊勝分、此4最勝分,如其次第。

此復云何?謂

1 修定者,從初靜慮還退出已,於諸靜慮不復樂入,亦不思惟此行狀相。 然欲俱行諸想作意數數現前,如先所說,從彼起已隨念愛味。

當於爾時,修靜慮者應自檢行:我三摩地今成退劣。

1 劣分

2 勝分

3 殊勝分

4最勝分

2 又修定者,從初靜慮還退出已,得聞隨順此定教法。謂初靜慮諸行狀相。殷勤懇到善取其相,令所得定堅住不忘。如是隨念順定法故,成順住分。

當於爾時,應自檢行:我三摩地**已成其勝**,我三摩地**已得安住**,非退、非進、非趣 決擇。

**3** 又靜慮者,從初靜慮還退出已,得聞隨順第二靜慮教授之法;既得聞已,第二靜 慮道俱行諸想作意數數現前。

當於爾時,應自檢行:我三摩地已成殊勝,非退、非住,唯是勝進,非趣決擇。

4 又修定者,從初靜慮還退出已,聞苦諦等相相應教法;既得聞已,苦諦等俱行諸 想作意順決擇分數數現前。

彼於爾時,當自檢行:我三摩地**已成最勝**,非退、非住,亦非勝進,然趣決擇。

### □ 不受諸想

復次,如經言:有眼、有色,乃至有意、有法;而諸苾芻,於此諸法若實若有都不 領受。尚不受想,何況無想。

此復云何?

謂諸苾芻於初靜慮具足安住,由此因緣,厭壞眼色乃至意法。

由厭壞故威勢映奪,遂於眼中無有眼想,然有其想;乃至於法無有法想,然有其想。

#### 云何有想?

謂於眼等,作意思惟是苦、是集,或是病等,彼於諸法不受自相。如是乃至無所有處。 此中正說**無漏作意**。

云何名為不受無想?

謂不思惟一切相故,於盡滅中思惟寂靜。

此中意說離諸相想,名為無想。

又說安住滅盡定者,一切諸想皆不生起。

#### □ 四種趣道

復次,如經中說四種趣道。

1云何宴坐,於諸法中思惟簡擇?

| 1 依增上心,修增上慧   | 引見道  |
|---------------|------|
| 2 依增上慧,修增上心   | 引修道  |
| 3 奢摩他、毗鉢舍那雙雜轉 |      |
| 4 先已證得初靜慮等    | 見修俱引 |

調有苾芻,先已證得初靜慮等,而未見諦。由聽正法及多聞故,而能宴坐,依三摩地,於苦等諦發起現觀。

如是行者,依增上心,修增上慧。

- 2 又有苾芻,如實知苦乃至知道,而未證得初靜慮等。彼便宴坐,思惟諸法。 如是行者,依增上慧,修增上心。
- 3第三行者,名為俱得。奢摩他、毗鉢舍那雙雜轉故。
- 4 第四行者,先已證得初靜慮等,未聽正法,未習多聞。後從大師或餘尊所,聞見諦法,或復得聞斷餘結法;由此得入真諦現觀,或復證得阿羅漢果。

彼既證得出離所引大善喜悅,由能制伏諸掉舉心,復還宴坐。如是坐已,安心住於 靜慮、等至。 最初趣道,引見道故;第二、第三,引修道故;第四趣道,為俱引故。

#### □四淨勝

復次,如經中說有四淨勝。為求清淨,此最為勝,故名淨勝。 云何為淨?云何為勝?謂

所得、所證、所引戒等,若圓滿、若攝受,是名為淨。 發勤精進,未滿令滿,是名為勝。

#### 1 尸羅圓滿攝受

- 2 三摩地圓滿攝受
- 3 見圓滿攝受
- 4 解脫圓滿攝受

#### ◆ 尸羅圓滿攝受

云何尸羅圓滿攝受?

謂若有一,雖住具戒,亦能守護別解脫律儀,而於軌則及所行中未能具足,未於小 罪深見怖畏。此於尸羅,未名圓滿。

若於一切皆悉滿足,乃名圓滿。如是名為尸羅圓滿。

若於長時串修習故,便於根門善守而住,廣說乃至即於尸羅攝成自體,自性安住。如是名為尸羅攝受。

#### ◆ 三摩地圓滿攝受

云何三摩地圓滿?

調若已得加行究竟果,或第四靜慮,乃名圓滿。

於此下位,皆未圓滿。

云何三摩地攝受?

謂彼所得三摩地等後時清淨。

又三摩地不為有行之所拘執,乃至廣說。

#### ◆ 見圓滿攝受

云何見圓滿?

謂聞他音,及如理作意故,正見得生。

由此正見,雖能知苦乃至知道,若未如實,猶不得名正見圓滿。

若能於彼如實了知,爾時方名正見圓滿。

云何見攝受?謂於後時諸漏永盡,乃至廣說。

### ◆ 解脫圓滿攝受

云何解脫圓滿?

謂若由有學智見解脫貪等,未名圓滿。

若由無學智見得解脫者,乃名圓滿。

云何解脫攝受?謂若行、若住,常不退失現法樂住,如是名為解脫攝受。

#### □ 思惟五相

復次,如經言:心清淨行苾芻,於時時間,應正作意思惟五相,乃至廣說。

方便勤修增上心者,乃得名為心清淨行。

諸惡不善欲等尋思,及親里等所有尋思,皆於此行能為障礙。

略有三種補特伽羅。由軟中上尋思行者,有差別故。

初由1正思惟所餘相故,令彼尋思不復現行。

第二由 2 見尋思深過患故,或復 3 不念不思惟故,令彼尋思不復現行。云何不念及不思惟? 由善於內安心等故。

第三補特伽羅,非初即能令彼一切皆不現行,4 要當方便令尋思行漸漸歇薄; 麤既息已,漸當制伏。若猶未能於尋思路尋思所緣深生厭怖,5 當以厭患俱行之心多思惟力,於彼尋思俱行之心調練制伏。

如是三種補特伽羅,分為五種。

#### 1 正思惟所餘相

- 2 見尋思深過患
- 3 不念不思惟
- 4 漸漸歇薄,漸當 制伏
- 5 厭患俱行

#### □陶鍊

謂陶鍊生金略有三種。

雜阿含 1246 經

復次,盪塵經中,佛世尊言:當如陶鍊生金之法,陶鍊其心,乃至廣說。 如是等義云何應知?

1除垢陶鍊 除垢陶鍊者,謂從金性中,漸漸除去麤中細垢,乃至唯有淨金沙在。

2攝受陶鍊 ┃攝受陶鍊者,謂即於彼鄭重銷煮。

3 調柔陶鍊 │ 調柔陶鍊者,謂銷煮已,更細鍊治瑕隙等穢。

如金性內所有生金,種性位中心淨行者,當知亦爾。謂堪能證般涅槃者。

問:從何位名心淨行者?答:從得淨信求出家位。 此於在家及出家位,有1麤、2中、3細三種垢穢。

- 1 其在家者由二為障,不令出家。
  - 1不善業。謂常樂安處身語惡行。
  - 2 邪惡見。謂撥無世間真阿羅漢正行正至。

此於已得淨信位前,能為障礙。

- 2 欲等尋思障出家者,令其不能心生喜樂。
- 3 親等尋思障喜樂者,令其不能恆修善法。

由斷彼故,恆修善法,速得圓滿純淨之心,有尋有伺,如淨金沙,是名為心除垢陶鍊。猶如生金仍未銷煮。

若有復能止息尋思,乃至具足安住第四靜慮,是名為心攝受陶鍊, 由能攝受無尋無伺三摩地故。猶如生金已被銷煮。

若三摩地不為有行之所拘執,乃至廣說,是名為心調柔陶鍊。於神通法,隨其所欲能轉變故。如彼生金,已細鍊治瑕隙等穢。

### □ 思惟三相

復次,如經言:應於三相作意思惟,乃至廣說。

應時時間作意思惟奢摩他等差別之相,不應一向。為欲對治沈掉等故。

若於1止、2舉未串習者,唯一向修,是沈掉相。 如此修者,當知住在**方便道位**。

| 1止2舉 | 方便道位 | 能成辦道 |
|------|------|------|
| 3 捨  | 成滿道位 | 盡諸漏道 |

若時時間思惟3捨相,如是在於成滿道位。

亦由於此一向修故,於緣起法及聖諦中不思擇故,心不正定,不盡諸漏。 於諸諦中,若未現觀,不能現觀;或已現觀,不得漏盡。

初之二種,是三摩地能成辦道;第三一種,依三摩地盡諸漏道;是名略顯此中要義。 於時時間作意思惟,遍一切故。

## □ 攝持聖教

復次,有四正法,攝持聖教。 何等為四?

| 遠離 | 1處所圓滿  |      |
|----|--------|------|
| 圓滿 | 2 威儀圓滿 |      |
|    | 3 遠離圓滿 | 1身遠離 |
|    |        | 2心遠離 |

| 門寺為四(  | h                                |  |  |
|--------|----------------------------------|--|--|
| 1 遠離   | 遠離者,謂山林、樹下、空閑靜室。                 |  |  |
| 2 修習   | 修習者,謂住於彼勤修二法。謂 1 奢摩他、2 毗鉢舍那。     |  |  |
| 3 修果   | 云何已習奢摩他,依毗鉢舍那而得解脫?               |  |  |
|        | 謂如有一,先已得初靜慮乃至第四靜慮。彼即依此三摩地故,如實知   |  |  |
|        | 苦乃至知道。                           |  |  |
|        | 彼即依此毗鉢舍那,於 <b>見所斷</b> 諸煩惱中,心得解脫。 |  |  |
|        | <br>  云何已習毗鉢舍那,依奢摩他心得解脫?         |  |  |
|        | 謂如有一,如實知苦乃至知道。彼依如是增上慧故,發生靜慮。     |  |  |
|        | 即由如是奢摩他故,於修所斷諸煩惱中,心得解脫。          |  |  |
|        | 如是修習奢摩他、毗鉢舍那已,於諸界中而得解脫。          |  |  |
|        | 見道所斷諸行斷故,名為斷界。                   |  |  |
|        | 修道所斷諸行斷故,名離欲界。                   |  |  |
|        | 一切有執皆永滅故,名為滅界。                   |  |  |
|        | 是名修果。                            |  |  |
| 4 於聖教中 | 於聖教中無乖諍者,所謂大師及諸弟子,若義、若句、若文,於文句   |  |  |
| 無有乖諍   | 義平等潤洽,互相隨順;非如異道施設見解,種種非一,差別不同。   |  |  |
|        | 第一句者,所謂前句。若以此句問於初一,即以此句而問第二。     |  |  |
|        | 設於初一依蘊而問,復於第二依餘問者,便不得名與第一句平等潤洽,  |  |  |
|        | 互相隨順。                            |  |  |

# 非三摩呬多地

已說三摩呬多地。云何非三摩呬多地?當知此地相略有十二種。

1或有自性不定故,名非定地。

謂五識身。

2或有闕輕安故,名非定地。

謂欲界繫諸心心法。彼心心法,雖復亦有心一境性,然無輕安含潤轉故,不名為定。

3或有不發趣故,名非定地。

謂受欲者,於諸欲中深生染著,而常受用。

4或有極散亂故,名非定地。

謂初修定者,於妙五欲心隨流散。

5 或有太略聚故,名非定地。

謂初修定者,於內略心惛睡所蔽。

6或有未證得故,名非定地。

謂初修定者,雖無散亂及以略聚燒惱其心,然猶未得諸作意故,諸心心法不名為定。

7或有未圓滿故,名非定地。

謂雖得作意,然未證得加行究竟及彼果故,不名為定。

8或有雜染汙故,名非定地。

調雖證得加行究竟果作意,然為種種愛味等惑染汙其心。

9或有不自在故,名非定地。

調雖已得加行究竟果作意,其心亦無煩惱染汙,然於入、住、出諸定相中,未得自 在,未隨所欲,梗澀艱難。

10 或有不清淨故,名非定地。

調雖自在,隨其所欲,無澀無難,然唯修得世間定故,未能永害煩惱隨眠諸心心法, 未名為定。

11 或有起故,名非定地。

謂所得定雖不退失,然出定故,不名為定。

12 或有退故,名非定地。

謂退失所得三摩地故,不名為定。

| 1 自性不定 |
|--------|
| 2 闕輕安  |
| 3不發趣   |
| 4 極散亂  |
| 5 太略聚  |
| 6 未證得  |
| 7 未圓滿  |
| 8 雜染汙  |
| 9不自在   |
| 10 不清淨 |
| 11 起   |
| 12 退   |

願以此功德,莊嚴佛淨土。 上報四重恩,下濟三途苦。 若有見聞者,悉發菩提心。 盡此一報身,同生極樂國。